

م.د. عياد حمزة شهيد الويساوي

الديرية العامة لتربية بابل gan162gna@gmail.com

رابط البحث: https://doi.org/10.62745/ muhaqqiq.v19i25.357



تشيرُ فرضيةُ البحث الذي بين أيدينا إلى أنّ هناك محطات من الفكر البشريّ يركزُ في معطياته على أسس بعينها تكون منطلقًا و جوهرًا، وفي معطياته السلوكية والنفسية والاجتماعية والدينية والثقافية بعمومها.

ومن هذه المحطات الفكرية هي الانطلاقةُ الشعريةُ نحو حقيقة بعينها وتوجه بعينه ويمكن تلمس آثارها في عموم الشَّعر العربيّ منذ البدايات الأولى للنشأة والتطور والتكوين وصولًا إلى عصرنا الحاضر، فنرى أنَّ الفكرَ الشعريَّ له حقيقة مؤداة يُعَبِّرُ عنها لتكون ميدانه الرحب في كونه نَسَقا حاملًا لمدلولات البيئة والثقافة بكلً ما فيها، ومن هذه المحطات الفكرية الشعرية التي تجلت بها انساق بعينها هي محطة سيدة نساء العالمين فاطمة الزهراء على بكونها الرمز الفكري والديني والثقافي الأول المعبِّرعن العقيدة والدين، وقد تجلت بوضوح في القرآن الكريم والشعر والنش على حد سواء، فنرى تلمس وجودها في القرآن الكريم بها نزل في حقها وحق أبيها وبعلها وبنيها من آيات مباركة، وما وثقته الشُّنَةُ النبويةُ المظهرةُ من أحاديث وروايات متواترة، وما قدمته الأسرة نفسها من سلوكيات ظاهرة ومضمرة جعلتها في الصدارة لتثبيت دعائم الدين بكل تجلياته وقيمه، فكان حقًا للشعر أن يحمل هذا المحطة ويقدمها بأفكار عدة بها ورد عنهم وتواتر في القرآن والسُّنَة.

الكلمات المفتاحية:

السيدة الزهراء الله الشعر الحلي، الصور الشعرية، ابن العرندس.



#### The Image of Lady al-Zahra (AS) in Hilli Poetry

Lect. Dr. Iyad Hamza Shahid al Wisawi General Directorate of Education, Babil gan 162 gna@gmail.com

Abstract

The hypothesis of this study suggests that certain intellectual milestones shape human thought, focusing on specific foundations that serve as both a starting point and an essence in behavioral, psychological, social, religious, and cultural dimensions.

Among these intellectual milestones is the poetic expression directed toward a particular truth and perspective. This tendency can be observed throughout the history of Arabic poetry, from its earliest origins through its development and evolution to the present day. Poetry, as an intellectual construct, embodies the meanings and values of the environment and culture in which it emerges.

One of the prominent poetic themes reflecting this intellectual and spiritual engagement is the portrayal of Lady Fatima al-Zahra (AS), the foremost religious and cultural symbol representing faith and doctrine. Her presence is clearly affirmed in the Quran, poetry, and prose alike. The Quran contains blessed verses revealed in her honor and that of her father, husband, and sons. Similarly, the purified Prophetic Sunnah has recorded numerous authenticated narrations regarding her status. Additionally, the exemplary conduct of her family—both in their outward actions and their deeper significance—placed her at the forefront of upholding and solidifying the principles of religion.

Thus, poetry rightfully embraced this theme, presenting it through various perspectives, drawing from the Quranic and Sunnah-based narratives that highlight her esteemed position.

Keywords:

Fatima al-Zahra (AS), Ornamental poetry, poetic images, Ibn al-Arandas.





# بِسْمِ اللَّهِ ٱلرَّحْمَٰزِ ٱلرِّحِيمِ

## المبحث الأوَّل

## (الإطار النظريّ العام)

للشعرِ موضوعاتُ كثيرةٌ يدورُ الشاعِرُ في فلكِها، وهي موضوعات الحياة نفسها التي يستقيها الشاعر من بيئته وثقافته، لذا نرى غلبة موضوعات مُعيَّنة في بيئة مُعيَّنة في زمن بعينه، وينتجُ عنه غيابُ الموضوعات الأخرى، وهذا الأمرُ له دواعيه وأسبابه وظروفه التي جعلته يظهر أو يضمر في تلك البيئة دون غيرها؛ فقد تكون ظروفًا تاريخيَّة أو اجتهاعيَّة أو دينيَّة هي التي تنتجُ وتوجّه ذلك الشعر نحو تلك الموضوعات دون غيرها.

فالبيئة الثقافيَّة تنتجُ لنا مجموعةً من الأنساق التي تتأطَّر في ذلك السياق الكلِّي الشموليّ الذي نرى تجلياته الظاهرة والمضمرة في التوجه السياسيّ، والتاريخيّ، والمدينيّ، والمعرفيّ، وغير ذلك من توجهات الثقافة التي هي صورة مُعيَّنة من ذلك المُحرِّك الثقافيّ الأوسع الذي يشتغل في تلك الروافد المختلفة التي يغذيها وينتجها، وهي تغذيه وتنتجه في الوقت نفسه؛ لأنَّها عمليّة تأثر وتأثير، عملية انتاج وتصدير واستهلاك، ومن ثمَّ تنتجُ بصورةٍ عكسيَّة راجعة لذلك المُحرِّك الثقافيّ نفسه؛ لتساعده على ديمومته واستمرارية وجوده وتحوّله وتبدله وهيمنته.

وهو ما يتضحُ بصورة واضحة وجلية في الشعر الذي ينتمي إلى تلك البيئة الثقافيَّة المُمتدة زمانيًّا ومكانيًّا بأفق واحد من التصورات الواقعيَّة لوجود نوع شعريِّ مائز فيها، وهذه البيئة هي البيئة الحِلَّيَّة التي رأينا أنَّ الموضوع الشعريِّ المائِز فيها هو شعر الثقافة الدينيَّة المتمثِّل بالولاء والانتصار لأهل البيت المي منذ تمصير تلك المدينة سنة (٩٥ هـ) على يد الأمير صدقة بن منصور المزيديِّ(۱)، وحتَّى







قبل تمصير تلك المدينة، إذ يقول ابن الحجَّاج النيلي بحقِّ السيدة الزهراء عليك ما نصّه (٢):

## ست النساء غدًا في الحشر يخدمها

# أهل الجنانِ بحورِ خُردٍ عينِ

لنرى أنَّ الزهراء كانت موضوعًا شعريًّا لشعراء سابقين على تمصير المدينة، فالجذور العقديَّة كانت موجودة من هذه البيئة المترامية الأطراف ذات الطابع الولائي لأهل البيت الميَّة.

وتجلَّى الأمر بدءًا في كون تلك الصبغة الدينيَّة متجليَّة في السلوك الثقافيّ بدءًا من توجه السياسة الداخليَّة والخارجيَّة للدولة المزيديَّة (١)، ومن ثمَّ الحاضنة المجتمعيَّة التي نمت وتوسَّعت أفرادًا وأُسرًا، بعد أن كان لها وجود ملموس قبل التمصير، وأصبح وجودًا جليًّا مهيمنًا وواضحًا بعد التمصير، وليس انتهاءً بها أُنتج من مؤلَّفات عقديَّة وأصوليَّة وأدبيَّة.

حتَّى اصطبغ المناخ الثقافيّ بذلك التوجه الذي اختطَّه أمراء تلك الأسرة، والذي كان له حاضنة مجتمعيَّة على بساطتها مَّا قبل التمصير تسير بهذا التوجه ولكن على صعيد الأفراد لا المؤسسات والدولة، وبقي ذلك النسق باستمراره إلى وقتنا الحاضر، وإن تحوَّل أو أُضمر في بعض الأحايين تبعًا للتوجهات السلطويَّة وتبعًا للتسلط الداخلي والخارجي (الدولة العبَّاسيَّة، (١٤) المغول (٥)، والتأثير الفارسي والتأثير التركي (١٦)، وفي موضوعات المديح والرثاء والفخر بهم، وهجاء أعدائهم، فكان ذلك الشعر العقدي هو الممثل الحقيقي لذلك الولاء الخالص لأهل هذه المدينة والمعبّر عن واقعهم الثقافي منذ عصور التمصير.

وكان ذلك الشعر العقديّ الولائي لمحمَّد وآل محمَّد الله يمثِّل الطابع العام للمدينة؛ وهناك أسباب جوهرية نشأت عليها الحلَّة ومنها إجمالًا وليس تفصيلًا





كون أمراء هذه المدينة من الشيعة الإماميَّة الإثنا عشرية (۱)، وكثرة المقامات والمراقد فيها للعلماء والصالحين وذراري أهل البيت الميه ووقوعها على طرق المدن المقدسة في كربلاء والنجف وبغداد، ووجود الحوزة العلميَّة لما ينيفُ على ثلاثة قرون، ووجود الأسر الحِلِيَّة العلميَّة (۱) التي أسهمت في الحراك الفكري العقدي والفقهي والشعري وإغناء الحركة العلمية في تاريخ المدينة الطويلة، ... هذه الأسباب وغيرها ساعدت على نشوء المدينة بطابع الولاء والانتهاء لأهل الست الميه.

#### مصطلحات البحث:

1 – الصورة بأدق تعبير «هي الملكة التي يستطيع بها الأدباء أن يؤلفوا في صدورهم ممّا اختزنوه من إحساسات سابقة كمنت في عقولهم ثم إعادة بنائها من جديد» (٩) ومحاولة بيان هذه الصورة وتجليتها من مكامنها تعد عنصرًا مهمّا من عناصر الحركة في النصوص الشعريّة، فهي بناء جماليّ قائم على الحركة، حركة الخيال لدى المبدع والمتلقى (١٠).

Y - الشعر الحِلِّي: هو ذلك الشعر الذي قيل في بيئة زمكانية معيَّنة بدءًا من تمصير هذه المدينة سنة (٩٥هـ)، وإلى زماننا هذا، وما تميَّزبه من سمات فنيَّة وأسلوبية وموضوعية.

٣- التحولات: صُنِّف التحول إلى ثلاثة أبعاد هي (التحوّل من اللاوجود إلى الوجود وهو ما يسمى عندهم بـ (الكون) أو (الحدوث)، وتحول من الوجود وهو اللاوجود ويسمونه (الفساد) أو (الفناء)، وتحول من الوجود إلى الوجود وهو (حركة) (١١)، ونحن نبحث في الصنف الثالث من هذه المصطلحات أي التغيير والتبدل والتطور والذي يحدث في بنية الصورة وماهيتها في الشعر.

لذا كانت السيِّدةُ الزهراء بؤرةً ومركزًا شعريًّا مُهيمنًا في كلِّ الطروحات



19 京の記記にはなるのであるのである。



الشعريَّة التي جاء بها شعراء تلك المدينة؛ لأنَّ الزهراء على هي النور الذي انبثقت منه أنوار الإمامة كلها، لذا كان الشعراء ينطلقون من صورتها المختزلة في ذاكرتهم الجمعية تارة عامة، والفردية بخاصة، بصورة وجودها ومكانتها وظلامتها وسلبحقها وما جرى على أبنائها.

ولو حدَّدنا شعراء البيئة الحِلِّية الذين كتبوا عن الزهراء في أشعارهم لوجدنا ما ينيف على (١٦) شاعرًا في مدة زمانية معيَّنة، وهم كلُّ من: جمال الدين الخليعي (ت٧٥ه)، والشيخ حافظ رجب البرسي الحلي (ت٨١٣ هـ)، وصالح ابن العرندس الحلي (ت ٨٤٠ هـ)، والشيخ مغامس بن داغر (ت ٩٠٠ هـ)، وسليهان ابن داوود الكبير (ت ١٢١١ هـ)، والسيد مهدي بن داود الحلي (ت١٢٢٢ هـ)، والشيخ صالح الكواز (ت ١٢٩٠ هـ)، والشيخ عمد الملّا ( ١٣٢٢هـ)، والشيخ حسن مصبح الحلي (ت ١٣١٢ هـ)، والشيخ عمد على اليعقوبي ( ١٣٨٥ هـ)، وغيرهم الكثير.





# المبحث الثاني المبعث الثاني الشعر الحِلِّي)

ولو استعرضنا الشعراء الذين كتبوا حول الزهراء بالخصوص، لوجدنا القائمة تطول بدءًا من تمصير الحِلَّة وما بعدها، ليشكلِّ الشعر الحِلِّي أطروحة مائزة في هذا الميدان العقدي والولائي ومن استعراض الأشعار التي قيلت في حقها؛ نرى أنها تدور في فضاءات متعددة.

#### مقدمات القصائد:

قدَّم الشعراء صورة الزهراء عَلَيْكُ في أشعارهم على أنموذجين شعريين بالمجمل الكليّ، وتنبع هذه الصور من طبيعة البناء الفني والموضوعي للقصائد نفسها التي حاول الشعراء بها أن يعبروا بها عن أفكارهم، الأولى منها وهي التخلص من مقدمات القصائد المتعارف عليها وهي المقدمة الطللية والغزلية وما شابهها، والثانية هو السير على منوال الشعر العربي التقليدي في عصره الأوَّل وهو الإتيان بالمقدمة والالتزام بها كليا أو جزئيًّا، وقد رأينا الأنموذجين حاضرين في الشعر الحلي.

## أوَّلًا: وجود المقدَّمة:

ومن موارد النوع الأوَّل هي تلك التي نراها عند الخليعيّ إذ يقدِّم قصيدتين بالمنوال نفسه وبصورةٍ واحدةٍ دون الوقوف على الأطلال والديار يقول في قصيدته الأولى(١٢):

[الكامل]

لَـمْ أَبْـكِ رَبْعًا للأَحبّةِ قَـدْ خَلا وَعَفَا وَغَيَّـرَهُ الجَديـدُ وَأَمْحَـلا كَلَّا ولا كَلَّفْتُ صَحْبي وَقْفَةً في الـدَّار إنْ لمْ أَشْـفِ صَبَّا عَلَّلا





وَمَطارحُ النَّادي وغزُلانُ النَّقَا والجَزْعُ لَمْ أَحْفَلْ بها مُتَغَزِّلا وَبَواكِرُ الأَظْعَانِ لَمْ أَسْلُبْ لها

دَمْعًا وَلا خِلُّ نَاى وَتَرحَّلا لَكِنْ بَكَيْتُ لِفاطِم وَلِمَنْعِها لَكِنْ بَكَيْتُ لِفاطِم وَلِمَنْعِها

(فَدَكًا) وَقَدْ أَتَتِ الرِّمَامَ الأَوَّلا

ويقول في قصيدته الثانية على النهج نفسه (المنسرح)(١٣):

لَـمْ أَبْكِ مـن وَقْفَـةٍ علـى الدِّمَنِ

ولا لِخِلِّ نَاى ولا سَكِنِ وَلَـمْ تَهِجْني الدِّيارُ مُوْحِشةً

ولا شَجَتْني بَواكرُ الظُّعنِ

لكِنْ شَجَانِي بُكاءُ فَاطِمَةٍ

عَلَى أَبِيهَا بِمَدْمِع هَـتْنِ

فكلا القصيدتين يبدأهما بمغادرة تلك المقدمة التي اعتاد الشعراء على النظم بها، وهو ههنا يتجاوز قصدًا البناء الفني المألوف في هذا النوع من القصائد والتي تشتغل على نسقية شعريَّة بعينها في بناء القصيدة العربية بأن يبدأها بمقدمة ومن ثمَّ يصف حاله وما آلت إليه أموره ليعرج من ثمَّ على الغرض الرئيس من القصيدة التي يرومها كأنْ تكون للمدح أو الرثاء أو غيرها، فالشاعر يذهب إلى موضوعه الرئيس الذي يعبِّر عنه وهو الصورة التي يريد إيضاحها، فكانت في القصيدتين البكاء والتحسر والتوجع لما جرى على الزهراء من فقدان أبيها بدءًا ومن ثمَّ فقدانها لإرثها والمقصود به (فدك).

ومن النهاذج على النوع الثاني بوجود المقدّمات في القصائد الموجّهة للسيدة





الزهراء علي (ت ١٣٣٧ هـ)(١٤): (السبط)

سَلَ أربُعًا فطمت أكنافها السُّحُبُ

عن ساكنيها متى عن أُفقها غَربوا

سُرعانَ ما صاح طيرُ البَين بينهم

فأصبحوا فرَقًا عن عُقرها عزَبوا

سرت تجوبُ الفيافي فيهم النُّجُب

ولى فؤاد قفا آثارهم يجبُ

أتبعتُهم ناظِرًا خيل الدموع به

تسابقت فهو دامى الغرب مختضب

أضحت منازلهم للوحش مُعتَكفًا

فيهن طير الفنا ينعى وينتحب

أوهت قواعدها كفّ الضَّني فعفت

آثارها ومحَت سِيماءه النُّوبُ

وقفتُ فيها ودمعُ العين مُنسَكِبٌ

كالغيث والنارُ في الأحشاء تلتهبُ

وبي لواعجُ وَجدِ لو رَميتُ بها

صَدرَ الفضا ضاق وهو الواسعُ الرحبُ

حَيران أقبضُ في رَعش البنان حَشًا

حرّى أناخَت بها الأحزانُ والكُرَبُ

فبعد هذه المقدَّمة التي قدَّمها الشعر في وصف حالته النفسية والوقوف على تلك الديار الخالية الموحشة التي لم يبقَ إلَّا رسمها، مازجًا شعوره بالدموع والجوى والتحسر بالفقد لما حلَّ بآل بيت النبوة، يذهب إلى حوارية ما بين الذات والآخر



がある。



(الشاعر نفسه) على أسلوب الحوار الذاتي الذي يصطنعه الشاعر بآخر يسأله ويستفسر منه الشيخ حسن حمود بقوله من القصيدة نفسها(١٥):

وقائل لي رَفِّه عن حَشَاكَ ولي

وَجِدٌ إذا ما نَزا بالقلب يضطربُ فقلتُ لم يُشجني نأيُ الخَليطِ ولا

ربعٌ مَحَت رَسمه الأعوامُ والحقَبُ

فهنا تتحوَّل تلك الصورة من المقدَّمة إلى الحوارية ما بين الذات والآخر إلى الدخول في صلب القضية الفاطميَّة التي تتعلَّق بأهل البيت جميعهم المي بقوله في فقد الرسول الأعظم وما جرى على الأمَّة من فرقة وتفرقة وتجزئة بإشارة إلى الآية القرآنية المباركة بقوله تعالى ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَا رَسُولُ قَدْ خَلَتُ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ أَفَإِين مَا تَعْلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ

لكن أذاب فؤادي حادثٌ جَلَلٌ تُتمى إليه الرَزايا حين تَتَسِبُ

يوم قضى المصطفى في صُبحِه وعلى ال

ليتسلسل الشاعر تأريخيًّا في توضيح الحوادث التي آلت على آل البيت، من تقييد أمير المؤمنين، ومن ثمَّ كسر ضلع الزهراء بقوله:

قادوا أخاه ورَضّوا ضلع بَضعته

بِجَورِهم ولَها البَغضاء قد نصبوا

أعقاب من بعده أصحابُه انقلَبوا

ومن ثمَّ يقدِّم لنا صورة وصفية حوارية تقدِّمها إلى أبيها وتشكو ما أصابها وبيتها بعده، وإنها حدث بسبب هذا الفقد الكبير الذي حدث وانقلبت الأمَّة بسببه بقوله:





لم أنسَها وهي تَعاه وتَدبُه

وقَلبُها بيد الأرزَاء مُنتَهَبُ

تقول يا والدي ضاق الفضاء بنا

لمّا مَضيتَ وحالت دونَك التُّربُ

قد كان بعدك أنباءٌ وهنبَثُةٌ

لو كنت شاهدها لم تَكثُر الخطب

(إنّا فقدناك فقد الأرض وابلَها

واختلّ قومك) فاشهَدهم فقد نَكِبوا

قال مغامس بن داغر الحلي في قصيدة طويلة يبدأ بمقدمة قريبة للغزلية على عادة الشعراء يخاطب بها الدنيا، وموضوع القصيدة في بضعة الرسول الأكرم فاطمة الزهراء ومن ثمَّ العروج على قضية كربلاء بقوله(١٧):

[الطويل]

صَحِبْتُك لا أنَّى بودِّكِ مُفْرِمُ

دَعيني فَغيْري في هَواكِ مُتيّمُ

أرى الرَّأْي يا دُنْيا بمَيْلي إلى الصِّبا

تَدُومُ عَلى الدّار الّتي سَوْفَ يُقْدَمُ

عَلِمْتُكِ عِلْمًا مُسْتِفَادًا فَدلَّني

عَلَى بُؤْسِكِ الْعِلْمُ الَّذِي كُنْتُ أَعْلَمُ

خَشيتُ دَواهيكِ الَّتِي تَدْهَمُ الفَتى

فَقدَّمْتُ حَزْمًا والحزَامَةُ أَسْلَمُ

تَقانعْتُ بالمَيْسور فيكِ مَخافَةً

عَلَى عَـرْض ذَنْبِي والْقَناعـةُ أَحْزَمُ





وهكذا يتسلسل في أبيات أخرى تواليًا في قصيدته مذكرًا وواقفًا ومسترشدًا وقانعًا إلى أن يصل إلى اللوحة الشعرية الرئيسة بحقِّ السيدة الزهراء عَلَيَكَ ، بعد أن تُوفِّقيَ أبوها، وبدأت مضارب العدوان تتأسس تجاهها وبنيها وزوجها بقوله:

ومَا أَسِّسَ الْغُدوانَ إِلاَّ مَعاشِـرٌ

لِبضْعةِ خَيْر المُرْسَلينَ تَهضّمُوا

ويصور مجيئها ونساء قومها، ليبين أن الزهراء لم تسكت عن حقها بل خرجت مع النساء لإرجاع الحقّ إلى أهله بقوله مصوَّرًا حالها حين رأت من تولى الحكم مكان أبيها بعد أن بكت واستبكت وذكَّرت ووضحت وبينت:

غَداةَ أتتْ في عُصْبةٍ مِنْ نِسائِها

تُخاصِمُ والأبغى عِن الحَـقّ تَخْصِمُ فَلَمَّا اسْتَبانَتْ نَسلَ تَيم بْن مُرةٍ

َ مَـكانَ أَبيها يَسـتَطِيلُ ويَحكُـمُ فَرَنَّتْ وأنَّتْ فاغْتَدَى الكُلُّ سَامعًا

لهَا باكيًا والرِّجسُ لا يَتَبرَّمُ

لتعرج بالسؤال والاستفهام والحجاج بالأدلَّة والشهود بقولها:

فقالتُ لهُ: ابْنَ الأجير ظلَمتَنِي

تُــراثَ أبــي والحــقُّ لا يَتَجَمْجَــمُ ولِــي نِحلَــةٌ عِنــدي شُــهودٌ ثَلاثَةٌ

عليها وبَعلِي يالَكَ الوَيْلُ مِنهُمُ

وبعد أن أقامت الدليل والحجة وبينت زيف موقفهم، فها كان من القوم الذين اغتصبوا الخلافة والإرث إلَّا ردِّها يقول الشاعر بعين الراصد للأحداث والواقف على جزئياتها ليقدِّمها بصورة تمثيلية موضحًا الحركة والفعل والكلام والحداثة





اختز الًا:

فأَبْطَلَ دعواها وَرَدَّ شُهودَها

ولمْ يَنهُ هُ عمَّا توخَّاهُ شِلَّمُ فَقَامتْ تَحُرُّ الذَّبلَ حرَّا ودمعُها

على صَفحاتِ الخدِّ يَهمى ويَسْحُمُ

ليتحوَّل الشاعر من ثمَّ إلى نعيها وولدها الحسن والحسين وما جرى عليها بعشر ات الأبيات إلى آخر القصيدة بقوله:

لَها لَهَفي مظلومةً أمْ لِبَعلِهَا

وما دفنَ الهَادي عليه تقدَّمُوا

وقال السيد سليمان بن داوود الحلي في قصيدة طويلة به يبدأ بالمقدمة التقليدية للقصيدة العربية راثيًا السيدة فاطمة الزهراء (١٨٠):

[الكامل]

بِنتم فَلا الأجفانُ مِنْ عَبَرَاتِهَا

قَرَّتُ وَلا الأنفاسُ مِن زَفَراتِهَا

هل تَطلُبُون سـوى السُّهاد ومُهجةٍ

تَتَوقَّد الأحشاءُ مِنْ حَسَرَاتِها؟

هَذِي مَنازِلكُم سَلُوهَا كَم جَرَى

دُمعِي وَكَيفَ وَقَفتُ فِي عَرصَاتِها

وَسَلُوا الصَّبَاعَن صَبِّكمْ أَفَهَل صَبَا

قَلبِي لِغيرِكُمُ عَلَى هَضَباتِهَا؟

مَا خِلتُ قَبلَ وقُوفِنَا بديارهِم

أنَّ القُلُوبَ تُذَابُ في نَفَتَاتِهَا





لَو تَعلمونَ أُهَيلَ ودِّي مَا النَّوى لَقلت نُفُوسكمُ لَذيذَ حَياتها أَشْتَاقُكُم والبينُ ليسَ بسَامع شَكُوًى تَرقُّ لَها قُلُوب عِدَاتِها مَن لي بِقوم لا يُدلُّ نزيلُها أبدًا، وليس يُرَاع في كُرُباتها لاجُودَ إلَّا يَومَ بَذل نَوَالِها أو صَولةً يومًا لِغير كُمَاتِها هَــذى مَنَازِلُهـا وذى وُرَّادُهـا تَبكِي مَعَالِها وفَقدَ حُماتها يَا دَارَ ( أَحْمَدَ ) والوصِيِّ و (فَاطِم) حَاشَاكِ مِن ضَيم بِجورِ بُغاتِها مَا كُنتَ تَصنَعُ يا رَسُولَ الله لَو شَاهَدت ( فاطمةً ) بِظُلم طُغَاتِهَا

فنرى أنَّ البناء المتسلسل لهذه القصيدة الطويلة قد جرت على العادة الفنية المتبعة كما عرفناها في نظرية عمود الشعر التي حدَّها العلماء الأقدمون مصوِّرين فيها البناء الصحيح الذي يجب أن تقوم عليه القصيدة من محددات، فابتدأها الشاعر وقوفًا على الذكريات والأطلال مصورًا ما جرى على تلك المنازل المطهرة من ويلات ومصائب وويلات نتيجة ظلم الآخر، حتى يقدِّم حواره وسؤاله للرسول الأعظم ماذا سيفعل لو رأى ما جرى على فاطمة وبنيها من تلك الفئة الباغية، مستعرضًا كلّ ما حدث عليها من استلاب الخلافة وكسر ضلعها وحجاجه بقضية فدك ودور الزهراء في إثبات حقها بالحجة والدليل القرآني، ولكن كلّ ما يحصل أن لا





يلقى من الآخر آذانًا مصغية، ويستمر الظلم ويجري على أبنائها واحدًا بعد واحد، ليختمها بها يوسم بـ «التوقيعة الأسمية» أو «الختام الشعري» بأن يذكر اسمه في نهاية القصيدة طالبًا الرحمة والمغفرة والشفاعة منهم بقوله:

وأنَا ابن دَاودٍ سُلَيمَانٌ بِكُم أَرجُو خَلاصَ النَّفسِ مِن عَثَرَاتِهَا أَزكَىْ سَلام الكَائِنَاتِ عَلَيكُمُ

يَا خِيرَةَ البَارِي وَخَيرُ صَلاتِها

وهذا الأمر الموسوم بـ «التوقيعة الأسمية» قد حفل به الشعر الحلي في قصائدهم الرثائية والمدحية لأهل البيت الملكي وتميز به شعراء الحِلَّة دون غيرهم من شعراء العربية، فكان هذا الأسلوب موصوفًا بهم دون غيرهم.

## ثانيًا: التخلص من قيود المقدَّمات:

ومن البعد الآخر الذي يذهب إليه الشعراء لمعالجة صورة السيدة الزهراء الله هو التخلص من القيود الكلاسيكية للمقدمة العربية التقليدية والذهاب إلى الموضوع المراد التعبير عنه مباشرة وقد حفل الشعر الحلي بالكثرة الكاثرة من هذا النوع من القصائد والمقطوعات والأبيات المفردة التي جاءت في سياق القصائد العامة والخاصة.

ومن الصور الشعريَّة ما يتصل بفضاء النسب المتصل بالرسول الأعظم، وبكونها زوج أمير المؤمنين وأم الحسن والحسين المي ومنها قول الشاعر الشيخ محمد علي اليعقوبي (١٩):

[الرجز]

أيّ المَعالي لم يَسل غايتها أيّ فخرِ لِـذُراه ما ارتقى



ないないというないというこうこうからからないというない



قد خصّه المختار دون غيره

بفاطم خِيرةِ نِسوانِ الوَرى للوَلا عليُّ لم يكن كفوٌ لها

من أوّل الدنيا إلى يومِ الفَنا راموا العُلى فأخطأوا مَنارها

هیهات ما أصاب كلُّ مَن رمى

لو لم يكن خَيرَ الرجالِ لم تكن

رُوجته فاطِمةٌ خيرَ النِّسا إن الـذي كان من المَهر لها

فوق السما أوفرُ ممّا في الثّرى

وا عجبًا ماءُ الفُراتِ مَهرُها

ومنه يُحرَم ابنُها في كربلا

ومنها فضاء المظلومية والظلامة التي وقعت عليها بعد وفاة أبيها وكسر ضلعها بسبب الفئة الباغية، وسقوط جنينها «المحسن» وفيها يقول الشاعر (٢٠٠):

وَبدَارِهَا نَارَ العَدَاوةِ أَضرَمُوا

حَطَبًا عَلَى أَولادِهَا وَبَنَاتِهَا وَبَنَاتِهَا وَبَنَاتِهَا وَبَنَاتِهَا وَبَنَاتِهَا وَبَنَاتِهَا

فَرَمَت جَنِينًا مِن خِيَارِ كُفاتِها

وَبِضَربِ أسواطٍ تَورَّمَ جَنبُهَا

وَرُسُومُهُ بَقيت ليَومِ مَمَاتِهَا

ومنها قضية غصب حقها وإرثها والقصة المعروفة بالتاريخ حول فدك والتي ورَّثها إياها النبي عليه أفضل الصلاة والسلام في حياتها، ومنها قول الشاعر







الخليعي بقوله(٢١):

[الكامل]

لكِنْ بَكَيْتُ لِفاطِم وَل مَنْعِها

(فَدَكًا) وَقَدْ أَتَتِ الرِّمَامَ الأَوَّلا

إذْ طَالَبَتْهُ بإرثِها فَرَوَى لَها

خَبَرًا يُنافي المُحْكَمَ المُتَكَرَّلا

فالشاعر يلبس قناع الحزن والندب والرثاء والبكاء على الزهراء بسبب سلب الحق الذي ورثته من الرسول الأعظم، وقد أصبحت قضية الندب والبكاء من عميزات الشعر العقدي الحلي عمومًا وما يتعلَّق بحادثة الزهراء علي خصوصًا.

والشاعر مغامس بن داغر الحِلِّي يحكي على لسان حال الزهراء عَلَيْكَ تجاه الآخر المغتصب لحقِّها بإرث النبوة كلها عَّا يجعل الآخر مستحقًّا للعن من قبل الله تعالى (٢٢):

[الكامل]

كيفَ السلامةُ والخطوبُ تتوبُ

ومصائب الدُنيا عليك تصوبُ

والطُّهْرُ فاطِمةٌ زَوَى ميراثَها

شَـرُّ الأَنـام ودَمْعُهـا مَسْـكوبُ

مِن بعْدِ ما رمَتِ الجَندِينَ بضَرْبةٍ

فقَضتْ وواجِبُ حَقِّها مَغْصوبُ

فقد قدَّم صورتين شعريتين، الأولى غصب حقها، والأخرى سقوط جنينها، والعروج على المغتصب لحقِّها ووصفه بأنَّه (شرُّ الأنام)، وهو دلالة على مقدار الحقد والبغضاء الذي أحاط بها من الطرف الآخر المغتصب للخلافة وأحقيتها بفدك.





والشعراء في كلِّ ما يطرحونه يتكَّئون على القرآن الكريم والسُّنَّة النَّبوية المطهَّرة بأحقيَّة الزهراء عليَّك .

وَتَنَكُّبُ وا نَهْجَ السَّبيلِ بِقَطْعِ مَا

أُمَـر الإلـهُ عِبَـادَهُ أَنْ يُوصَـلا وَلَقَـدْ أَزَالَكُمُ الهَـوى وَأَحلَّكُمْ

دارَ البَوارِ مِنَ الجَحيمِ وَأَدْخَلا وَلَسوفَ يَعْقُبُ ظُلْمَكُمْ أَنْ تَتركوا

وَلَدي بِرمْضَاءِ الطُّفوفِ مُجدَّلاً مَعَ فِتْيَةٍ مِثْلِ البُدُورِ كُوامِلًا

عَرضَ المَحاقُ بِها فَأَمْسَتْ أُفَّلا وَأَقُومُ مِنْ خَلَلِ اللَّحودِ حَزينَةً

وَالقَوْمُ قَدْ نَزَلتْ بِهِمْ غِيَرُ البِلا وَيَرُوعُني نَقْطُ القَنا بِجُسُومِهِمْ

وَيَسُوَوُني شَكْلُ السُّيُوفِ عَلى الطُّلَى فَأُقَبِّلُ السُّيُوفِ عَلى الطُّلَى فَأُقَبِّلُ النَّحْرَ الخَضِيبَ وَأَمْسَحُ الـ

ــوَجْـــهُ التَّريــبَ مُضَمَّخًــا وَمُرَمَّــلا وَيَقـــومُ سَـــيِّدُنا النَبـــيُّ وَرَهطُــهُ

مُتَاهِّفًا مُتَاسِّفًا مُتَعَلقِ لل





فَيَرى الغَريبَ المُسْتَضامَ النَّازحَ الـ

أَوْطان مُلْقًى في الثَّرَى ما غُسِّلا

فالزهراء عَلَيْكَ تستعرض ظلامة الإمام الحسين على ذلك بأنَّ ضياع الحق الأول وهو الإرث الخاص بها، أعقبه استباحة حقوق أسرتها بها جرى من ويلات وأحداث، حتَّى يأتي الرسول الأعظم وصحبه للشهادة على هذا الفعل.

### حديث الكساء:

ضمَّن الشعراء الحليُّون واقعة الكساء في أشعارهم بعدِّها من الفضائل التي روتها الزهراء على وقد رأينا أنَّ أهم أنموذج لهذا التوجه ما ضمَّنه السيد أبو المعز محمد القزويني نجل الحجة الكبير السيد مهدي القزويني المولود في الحلة الفيحاء عام ١٢٦٢هـ(١٠٥)، حين قدَّم الأديب فنَّا شعريًّا جديدًا وهو أن يضمّن قصيدته الشعرية كما يمكن أن يصطلح عليه الشعر التوثيقي بصبغة تاريخية ممزوجة بالأسلوب الجزل والخيال الواسع والمعرفة الحقيقية بأسلوب سردي وقصصي مائز في قصيدته؛ ليُسهّل على البعض حفظه، وللإشارة إلى أهمية الحديث وموضوعيته، لذا أدخل حديث الكساء في مشر وعه الأدبي وتسلسل في روايته ليخلص إلى فاجعة السيدة الزهراء بقوله (٢١):

[الرجز]

روت لنا فاطمة خير النسا حَدِيثَ أهل الفضلِ أصحاب الكسا تقول إنّ سيدَ الأنام قد جاءني يومًا من الأيام فقال لي إني أرى في بدني ضعفًا أراه اليوم قد أنحلني





قومي عليَّ بالكسا اليماني وفيه غطيني بلا توان قالت فحئته وقد لبيته مسرعة وبالكسا غطيته وكنت أرنو وجهه كالبدر في أربع بعد ليال عشر فما مضى إلا يسير من زمن حتى أتى أبو محمد الحسن فقال یا أماه إنى أجدُ رائحة طيبة أعتقدُ بأنها رائحة النبيّ أخبى الوصبي المرتضبي عليِّ قلت نعم ها هو ذا تحت الكسا مدثــر بــه تغطــي واكتســي فجاء نحوه ابنه مسلما مستأذنًا قال له ادخل مكرما فما مضيى إلاّ القليل إلاّ

فقال يا أم أشم عندك رائحة كأنها المسك الذكي وحق من أولاك منه شرفا أظنها ريح النبي المصطفى

جاء الحسين السيط مستقلا





قلت نعم تحت الكساء هذا

بجنبه أخوك فيه لاذا

فأقبل السبط له مستأذنا

مسلما قال له ادخیل معنا

وما مضى من ساعة إلا وقد

جاء أبوهما الغضنفر الأسد

أبو الأئمة الهداة النجبا

المرتضى رابع أصحاب الكسا

فقال یا سیدة النساء

ومن بها زوجت في السماء

إني أشم في حماك رائحة

كأنها الورد الندي فايحه

يحكى شذاها عرف سيد البشر

وخير من لبى وطاف واعتمر

فقلت نعم تحت الكساء التحفا

وضم شبليك وفيه اكتنفا

فجاء يستأذن منه سائلا

منه الدخول قال فادخل عاجلا

قالت فجئت نحوهم مسلمه

قال ادخلي محبوة مكرمه في قال ادخلي محبوة مكرمه فيقدِّم أنَّ السيدة الزهراء عَنَّ هي روائية محدِّثة روت حديثًا مسندًا عن أهل الكساء ذلك الرمز العقدي الذي تشتغل عليه المدوَّنة الشيعية في تاريخها الطويل







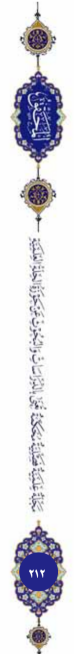
من حيث إثبات أفضلية أهل هذا البيت بورود (محمَّد، وعلى وفاطمة، والحسن، والحسين) الله الأسوة والقدوة والأنموذج الإلهي لكلِّ البشريَّة، ومن ثمَّ يتدرج الشاعر بسر د تلك القصة الواقعة شعرًا بأدوات السر د المتعارف عليها من ( الذات المقدَّسة، والشخصيات الخمسة وجبرائيل الله المكان وهو بيت الزهراء وتحت الكساء الياني، والزمان هو وقت اجتماعهم معًا في يوم بعينه بعد السنة السابعة للهجرة، والفكرة هي بيان المنزلة وتثبيت القدر الإلهي لأهِّل هذا البيت، ومن ثمَّ بيان أحقية أهل هذا البيت بالنبوة والخلافة والإمامة من الله تعالى، والعروض على الخطاب الإلهي القدسي الخاص بهم، وما جرى من ثمَّ عليها من اغتصاب حقها وكسر ضلعها وسقوط جنينها، وضياع إرثها وسبى أولادها وبناتها في كربلاء، بأسلوب شعرى يعتمد على الاسترسال وسرد القصة بآلية الحوار المتعدد الأصوات ما بين الله عزُّ وجلُّ وجريل وأهل الكساء والشاعر نفسه بالأسلوب المتعارف (قال، قلت، قالت،..)، مع لغة واضحة وسهلة ومأنوسة لا لبسَ فيها ولا غموضَ واضحة للمتلقى بغية الإيصال، وهو أسلوب يعتمد على قصر العبارة وتكثيف الدلالة للمعنى المراد توضيحه والابتعاد عن الزخرف اللفظي والمعنوي بكلِّ تجلياته، بقصيدة قد زادت على (خمسة وخمسين) بيتًا من الشعر العمو دي.

## التأنيث

ويقدِّم الشعراء صورة للتأنيث في القصيدة بمجيء الزهراء ورهط معها من النساء ليشهدوا ظلامتها وظليمة ولدها بقول الخليعي، بأسلوب المحاججة والحوار ومحاولة إثبات الأحقية لأهل البيت الله بقوله (٢٧):

[الكامل]

لَـمْ أَنْسَـهَا إِذْ أَقْبَلَـتْ في نُسْـوَةٍ مـنْ قَوْمِهـا تَـرْوي مَدَامِعهـا المَـلا





وَتَنفَّستْ صُغُدًا وَنَادتْ أَيُّها الـ

أَنْصارُ يا أَهْلَ الحِمايةِ والكلا

أتَـرَونَ يـا نُجُـبَ الرِّجـالِ وَأَنْتُمُ

أنصارُنا وَحُماتُنا أَنْ نُخْذَلا؟

مَا لَيْ وما لِدَعيِّ تَيْم أَدَّعي

إِرْتَّي، وَظَلَّ مُكَدِّبًا وَمُبَدِّلا

أَعَلَيْ هِ قَدْ نَزَلَ الكِتابُ مُبَيِّنًا

حُكْمَ الفرائِضِ أَمْ عَلَينا نُزِّلا؟

أَمْ خَصَّهُ الْمَبْعُ وثُ مِنْهُ بعِلْم ما

أَخْفَاهُ عَنَّا كِي نَضِلٌّ وَنَجْهَلا؟

أَمْ أُنْزلَتْ آيُّ بِمَنْعِي إِرْثَـهُ

قَدْ كانَ يُخْفِيها النَّبِيُّ إذا تَلا؟

أَمْ كَانَ فِي خُكُم النَّبِيِّ وَشَــْرِعِهِ

نَقْصٌ فَتَمَّمَهُ الغَـويُّ وكَمَّـلا؟

أَمْ كانَ دِينِي غَيْرَ دين أَبِي فَلا

مِيْراثَ لي مِنْهُ وَلَيْسَ لَهُ وَلا

قُومُ وا بنَصْري إنَّها لَغَنيمَةٌ

لِمَن اغْتَدى لي نَاصِرًا مُتَكَفِّلا

وَاسْتَعْطِفُوهُ وَخَوِّفُ وَهُ واشْ هَدُوا

ذُلِّي لَـهُ وَجَفَاهُ لي بَيْنَ المَلا

إِنْ لَجَّ فِي سُخْطِي فَقَدْ عَدِمَ الرِّضا

مِنْ ذي الجَللِ ولِلْعِقابِ تَعَجَّلا



أُو دَامَ في طُّغْيانِ فَقَدِ اقْتَنَى لَعْنَا عَلَى مَرِّ الزَّمانِ مُطَوَّلاً أَيْنَ السَّوَدَّةُ في القَرَابةِ يا ذَوي الـ

إيْمانِ مَا هذي القَطيْعَةُ والقَلا؟ أَفَهَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ تَوَلِيتُمْ بِأَنْ

تَمْضوا عَلى سُننَ الجَبابرةِ الألى

فالأسلوب الذي اتبعته الزهراء هو أسلوب إثبات الحق من الكتاب وسنّة أبيها بالدليل القاطع ومن الحوادث الواقعة في زمانها، مستعملة أسلوب الاستشهاد على الآخر الغاصب لحقها بأسلوب المناظرة والمكاشفة وشهادة الناس عليها بخطبة عصاء قدَّمت فيها كلّ الأدلّة على ما تريد إثباته، وقد قدَّمه الخليعي على ما يسمى بقضية التوثيق الشعري وفاقًا للمنهج التاريخي في عرض النصوص وتداولها واستخراج الحقائق التاريخية عن طريقها باليقين الثابت والدليل القاطع والحجَّة الدامغة.

وجاء ذكر الزهراء سلام الله عليها في موضوعات المدح والفخر والرثاء والحكمة والتهاني دون غيرها، ومن هذه الصور ما جاء في قصيدة ابن العرندس الحِلِّي بقوله في قصيدته المشهورة (طوايا نظامي في الزمان لها نشر) إذ يذكر الزهراء المسلك في موضعين بقوله (٢٨):

[الطويل]

أ يُقتلُ ظـمآنًا حُسينٌ بكربلا وفِي كُلِّ عُضْوٍ مِنْ أنامِلِهِ بَحرُ ووالدُّهُ السَّاقي على الحَوضِ في غَدٍ وَفَاطَمةٌ مَاءُ الفُراتِ لَهَا مَهْرُ





فقد عضَّد فقد الإمام الحسين الله بكونه قد استشهد عطشان بصورتين شعريتين خارجيتين تعودان إلى أبيه وأمه؛ بكون الأب هو الساقي في الحوض، وبكون الزهراء مهرها ماء الفراتء، ليتعجب ويقف متسائلًا عن أسباب ما جرى في كربلاء.

وفي القضية ذاتها يقول ابن العرندس، موضحًا المديح الذي خصَّ به الإمام الحسين الله من ذلك النسب المكرَّم الذي اختصَّ به أئمة أهل البيت المكرَّم الذي اختصَّ به أئمة أهل البيت المكرَّم الذي الكامل]

وَأَبُومُ عَيْدَرَةُ الدي بِعُلومِهِ وَبِفَضْلِهِ شَرْحُ الكِتابِ تَفَصَّلا وَالأَمُّ فَاطِمَـُة المُطَهَّرَةُ التي بالمَجْدِ تاجُ فَخارِها قَدْ كُلِّلا نَسَبٌ كَمُنْبَلَج الصَّباح يَزِينُهُ

حَسَبٌ شَبيهُ الشَّهُ مُسِ زاهِي المُجْتَلى

فقد بيَّن أنَّ ذلك النسب قد توارثه الإمام الحسين على بصورة واقعية بدءًا من الجد، وليس انتهاءً بالأب والأم.

وفي الميدان ذاته من ذكر في نسب العترة المطهرة والفخر بها على سائر الناس، والذي عمد إليه الشعراء بصورة قصديَّة؛ ليكون مدحهم ورثاؤهم لما يسمى بالأنموذج والمثال والقدوة والمتمثل بأهل البيت والأئمة المي قول الحافظ رجب البرسي بقوله (٣٠):

[الكامل]

والأمُّ فاطمة البتولُ وبضعة الـ

هادي الرسول لها المهيمن مانح



はないというないというできるというないというない



حوريّة إنسيّة لجمالها

وجلالها الوحي المنزل شارح

ذات البها والعزّ والشرفِ التي

شرف المديح بها وعز المادح

أمُّ الأَنْمَاةِ من قريش فما بهم

إلا هـ لال في الدُّجُنَّة جانح

وحليلة المولى الذي نال الهدى

من فيضه الغادي له والرائح

فهنا يجعل الشاعر التصور الشعري بأن من يمدح الزهراء هو الذي يتشرف بذكر اسمها وخصالها، لأنها بضعة الرسول، والذي بشَّر بها جبرائيل، وبكونها زوج الأمير، وأم الأئمة، وهكذا يتسلسل بهذا النسب المطهر ليثبت الأولوية العظمى لهذا البيت المكرَّم من النسب الظاهر والجليل.

وهكذا نرًى أنَّ الموضوعات في القصائد متداخلة ما بين وجود النسب الخاص بها بالرسول الأعظم وزوجه وأبنائها، وما بين قضية غصب إرثها واستباحة حقها، وما بين فاعلية التأنيث الخاص بالصورة برسم الواقع الفكري من خلالها، ومن ناحية ذكر الفضائل والشهائل والخصال وحديث الكساء وغيرها من الأفكار والمضامين الشعرية التي أثبتت بأن الصورة الخاصة بالزهراء هي صورة متحولة ومركزة قائمة على التطور والتجديد جيلًا بعد جيل، وشكّلت نسقًا متصلًا في الشعر الحلّي عمومًا، وعند شعراء بعينهم خصوصًا.





#### الخاتمة:

1 – كانت صورةُ السيدةُ الزهراء عليه التي قدمناها في هذا البحث هي صورة نسقية تنبع من أدب كُتب في ضوء بيئة معينة له أسبابه ومؤثراته وموضوعاته التي نشأت في إطار ثقافته الظاهرة والمضمرة والتي هيأت هذه الأبعاد في الشعر والنشر على حدِّ سواء، وقد تتبعنا هذه الصورة بصورة خاصة في أشعار الشعراء دون أن نقدِّم تصورات وفرضيات بعيدة عن الواقع، بل كان العنوان وما يرتبط به نابعًا من الشعر نفسه.

٢ – ووفقًا لما لدينا من المعلومات فإنّ هذا الكتاب توجد منه ثلاث نسخ في إيران ونسخة رابعة في تركيا. وجدير بالذكر أنّ فهرست فنخا لم يذكر سوى وجود نسخة واحدة من هذا الكتاب بعنوان موصل الطالبين. وهذه النسخة موجودة في مكتبة ملك بالرقم ١٦٢٩ مت كتابتها بتاريخ السادس من ربيع الأوّل سنة ٧٩١ هـ على يد عبد الله بن محمّد بن مجاهد بن أبي السرور بن أبي العزّ.

٣- لم تكن صورة الزهراء علي في الشعر الحلي في بداياته صورة منفردة ومعقودة لما قصائد بعينها، بل جاءت ضمن التصور العام للقصيدة التي تبدأ بمقدماتها ومن ثم استهلالها وبعدها الغرض الشعري الرئيس كمدح أو رثاء أو فخر وجاءت صورة السيدة الزهراء ضمنية ههنا في المرحلة الأولى.

٤- في المرحلة الثانية جاءت صورة السيدة فاطمة الزهراء بصورة أكثر حضورًا وفاعليةً وتحليلًا فكانت هناك قصائد بعينها ومساحات شعرية واسعة قُدمت من خلالها تلك الصورة الكلية التي يمكن أن نستقري التاريخ من خلالها وحدها دون الرجوع إلى أي مصدر تاريخي.

٥ - استعمل الشعراء اسم الزهراء عليك تارة بصورة موضوعية واضحة للمطالبة
 بحقها وإرثها ومكانتها وما قاربها من معطيات، وتارة أخرى بكونها الرمز الكلي



政治がない。 高いいこうではないとうないというない



والتصور الذهني لمذهب أهل البيت على الكل والعموم والشمول لذلك التصور. فاطمة، بني الزهراء، ...) للدلالة على الكل والعموم والشمول لذلك التصور. ٦ - فيها يخصُّ مساحة الاشتغال الحقيقي لصورة السيدة الزهراء في الشعر الحلي عند الشعراء من خلال كمية الأشعار ونوعيتها فقد رأينا أن جمال الدين الخليعي أخذ مساحة واسعة في أشعاره وخصَّصَها للزهراء عليك، وقد فاق بها الشعراء الحليين من حيث القصائد والمقطوعات، في حين لامسَ ابنُ العرندس قضية الزهراء من خلال مدحه ورثائه للإمام الحسين على في مقطوعات قصار مختصة بقضية النَّسَب، في حين رأينا أنَّ مغامسَ بن داغر الحلي قدَّمَ أشعاره تارة بقصائد كاملة، وتارة بمقطوعات منفردة.

٧- لقد كان للقضايا الفنية التي اتبعها الشعراء الأثر الأكبر في تكوين الصورة الشعرية وبناء القصائد، ولا سيما في قصائد الوصف ( في المدح والرثاء )، متكئين على الحوار والحجاج والتناص والبحور الشعرية والنظم عليها لتحميل البيت الشعري دلالاته المضمونية الكبرى التي يتسع لها النظم على تلك البحور، مستشفعًا بالسرد الذي يحكي ملامح الحكاية أو القصة في كل ما ورد من أبيات شعرية بطريقة السرد الواقعي للأحداث التاريخية مع ما رافقها من خيال شعري خلَّاق.

٨- نَهَجَ الشعراءُ في أشعارهم نَهجَينِ في الكتابة الشعريَّة؛ الأول: التخلص من قيد مقدمة القصيدة العربية وهو ما يعني أنَّهم تجاوزوا الأشكال التقليديّة لبناء القصيدة والذي يفرض بدء القصيدة بمقدمة طويلة بالمدح أو الحماسة أو وصف الرحلة، في محاولة الشعراء لتحرير أنفسهم من القيود التقليدية في أساليب الكتابة للتعبير عن موضوع القصيدة أو مشاعرهم، و هو الشكل المباشر الذي يتضمن أبياتًا أو مقطوعات جاءت بصورة مباشرة في قصائد خاصة أو ضمن





موضوعات أخرى تخصُّ الفكر الشعري العقدي الحِلِّي، وهو يميل إلى المباشرة والوضوح والبيان.

والآخر: الالتزام بالبناء الفني للقصيدة العربية في تاريخها الطويل من حيث المقدمة وتسلسلها بالبناء الفني المعهود وقد رأيناه بنهاذج عديدة من قصائد الشعراء لتمسكم بمفهوم الأصالة المعهودة في الشعر العربي.





## الهوامش

- (١) يُنظر: مراصد الاطلاع: ١/ ١٩٤.
- (٢) درة التاج من شعر ابن الحجَّاج: ١١٢.
- (٣) ينظر: تاريخ الحوزات العلميَّة والمدارس الدينيَّة عند الشيعة الإماميَّة: ١١٦/٤-
- (٤) ينظر عن تأثير الدولة العبّاسية على الوضع الثقافي في مدينة الحلة: الكامل في التاريخ: ٢١/ ٤٣٨ ٤٣٩؛ ويُنظر: تاريخ الحلّة: ١/ ٤٤.
- (٥) وحول الدور المغولي وصعود الإمارة الشيعيَّة وما جرى من أحداث داخليَّة وخارجيَّة -في ظلها جعلت من الحرية والانفتاح والاستقلالية لمدينة الحِلَّة وما تابعها، ينظر: الفخري في الآداب السلطانيَّة: ١٧، منتهى المطلب: ٣/١٠. ويُنظر أيضًا: تاريخ المؤسسة الدينيَّة الشيعيَّة: ٣٣ وما بعدها.
- (٦) ينظر: حول هذه الحوادث التي امتدت لعشرات السنين: تاريخ الحِلَّة: ١٠٣/١ تاريخ العراق بين احتلالين: ٣٦٧/٣، لمحات اجتماعية من تاريخ العراق: ١/٧٠.
- (٧) وقد أشار إلى ذلك الرحالة ابن بطوطة بقوله: «وأهل هذه المدينة كلُهم إماميَّة اثنا عشرية». رحلة ابن بطوطة: ٢٣٠.

- (٨) ينظر بالإجمال فيها يتعلّق بهذا الموضوع: مدرسة الحِلَّة وتراجم علمائها من النشوء إلى القمة: ٢٦-٨٠.
- (۹) فن الشعر، هوراس، ترجمة: لويس عوض، مكتبة النهضة المصري، ط۱، ۱۹٤۷م، ۳۷.
- (۱۰) يُنظر: قضايا الشعر المعاصر، نازك الملائكة، مكتبة النهضة، بغداد،، ١٩٦٥م: ٢١٣.
- (۱۱) ينظر: الموسوعة الفلسفية العربية، زيادة معن، معهد الانحاء العربي، ط١، ١٩٨٦ م: ٢٣٩.
  - (١٢) ديوان الخليعي: ٥٥ ٤٦.
    - (۱۳) ديوان الخليعي: ۲۷۳.
      - (١٤) أدب المحنة: ٤٦٦.
      - (١٥) ادب المحنة : ٤٦٦
  - (١٦) آل عمران، من الآية ( ١٤٤).
  - (۱۷) ديوان مغامس بن داغر: ۱۹۷
- (۱۸) ديوان السيد سليهان بن داود الكبير: ۱۵۵.
- (۱۹) ولد في النجف الأشرف سنة ۱۳۱۳هـ، ونشأ في مدينة الحلة فتعلَّم علومها وتأدب بآدابها، وظهرت موهبته منذ سن مبكر من حياته، لذا فضمن فضاء ومحدِّدات الانتساب المكاني بإمكاننا أن نعده من شعراء الحِلَّة. يُنظر حياته وترجمته: البابليات: ٤/١٧، أدب الطف: ١٩٤/١٠.

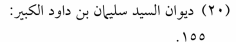












(۲۱) ديوان الخليعي: ٤٦.

(۲۲) ديوان مغامس بن داغر: ٥٥-٤٧.

(٢٣) [الشورى: ٢٣].

(۲٤) ديوان الخليعيّ: ۸۸-۰۰.

(٢٥) يُنظر: أدب الطف: ٨/ ٢٩٠ ، الأدباء

من آل أبي طالب: ٣٧١.

(٢٦) أدب المحنة: ٣٠٤٣٠٧

(۲۷) ديوان الخليعي: ٤٧-٨٤.

(٢٨) ديوان صالح ابن العرندس الحلي: ٦٧

(۲۹) المصدر نفسه: ۹۱.

(۳۰) ديوان حافظ رجب البرسي: ٦٩.



# المصادرُوالمراجعُ

- ٣١. أدبُ الطّف أو شعراء الحسين المَيِّكُ من القرن الرابع القرن الأول الهجري حتى القرن الرابع عشر: جواد شُبَر، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات بروت، ١٤٠٩ هـ.
- ۳۲. الأدباءُ من آل أبي طالب: السيد مهدي الرجائي الموسوي، الناشر كتابخانه بزرگ حضرت آيت الله العظمى مرعشى نجفى. گنجينه جهانى خطوطات اسلامى، ط١، ١٤٣٤هـ.
- ٣٣. البابليّاتُ: محمد علي اليعقوبي مطبعة الزهراء، النجف الأشرف، ١٩٥١م.
- ٣٤. الفخري في الآداب السلطانيَّة: محمَّد بن علي بن طباطبا المعروف ابن الطقطقا، دار صادر، بيروت، د.ت.
- ٣٥. الكامل في التاريخ: ابن الأثير، تحقيق علي شيري، دار صادر، بيروت، ١٩٨٢ م.
- ٣٦. الموسوعة الفلسفية العربية ، زيادة معن ، معهد الانحاء العربي ، ط١ ، ١٩٨٦ م.
- ٣٧. تاريخ الحِلَة: القسم الثاني، العلّامة: يوسف كركوش الحِلِّيّ، المكتبة الحيدرية، 1٤٣٠هـ، ط١.
- ٣٨. تاريخ الحوزات العلميَّة والمدارس الدينيَّة عند الشيعة الإماميَّة: د. عدنان فرحان آل هاشم، شركة دار السلام، بيروت، ط١،٢٠١٦م.

- ٣٩. تاريخ العراق بين احتلالين، عباس العزاوي، الدار العربية للموسوعات، ط١، لندن، ١٤٢٥هـ.
- ٤. تاريخ المؤسسة الدينيَّة الشيعيَّة من العصر البويهيِّ إلى نهاية العصر الصفويّ، جودت القزوينيّ، طبعة دار الرافدين، ط1٤٢٦هـ.
- ا ٤. الحوادث الجامعة والتجارب النافعة في المائة السابعة: كمال الدين عبد الرزاق بن أحمد بن محمد المعروف بابن الفوطي (ت ٧٢٣هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١٤٢٤هـ.
- 23. درة التاج من شعر ابن الحجَّاج، ابن الحجَّاج النيلي، تحقيق: د. علي جواد الطاهر، منشورات الجمل، ١٩٩٩م.
- 28. ديوان الحافظ رجب البرسي: تحقيق حيدر عبد الرسول عوض، مركز كربلاء للدراسات والبحوث، مجمع الإمام الحسين الله العلمي لتحقيق تراث أهل البيت الله 1277هـ/ ٢٠١٥م.
- ٤٤. ديوان السيد حيدر الحلي: تحقيق د.
  مضر سليان الحلي، منشورات الأعلمي
  للمطبوعات بيروت، ٢٠١١م.
- 23. ديوانُ الخليعيّ: تحقيق د. سعد الحداد، مركز العلّامة الحليّ، الحلة، ١٤٤٤هـ/٢٠٢٣م.





- ٤٦. ديوان السيد سليان بن داود الكبير: تحقيق مضر سليان الحلي، دار الأرقم، بابل، ط ۱، ۲۰۰۸م.
- ٤٧. ديوان السيد مهدي الحلي: دراسة د. مضر سليمان الحلي، منشورات الأعلمي، بيروت، ط ١، ٢٠١١م.
- ٤٨. ديوان الشيخ صالح الكواز: جمع محمد على اليعقوبي، المطبعة الحيدرية، النجف الأشرف، ١٩٥٠م.
- ٤٩. ديوان صالح ابن العرندس الحلي: د.سعد الحداد، بوستان كتاب، قم، ط٢، ۱۸۰۲م.
- ٥٠. ديوان مغامس بن داغر الحلي، صنعة د. سعد الحداد، ط١، مركز العلَّامة الحليّ، الحلة، ٢٠١٩م.
- ٥١. رحلة ابن بطوطة (تحفة النظار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار): محمَّد بن عبد الله بن إبراهيم اللواتيِّ الطُّنجيّ (ت ٧٧٩هـ)، قدَّم له وحقَّقه الشيخ عبد المنعم العريان، دار إحياء التراث، القاهرة، ١٩٨٧م.
- ٥٢. شعراء الحلة أو البابليّات: على الخاقاني، المطبعة الحيدرية، ١٩٥٢م.
- ٥٣. فن الشعر، هوراس، ترجمة: لويس عوض، مكتبة النهضة المصرى، ط١، ۱۹٤۷م.

- ٥٤. قضايا الشعر المعاصم: نازك الملائكة، مكتبة النهضة، بغداد، ١٩٦٥م.
- ٥٥. لحات اجتماعية من تاريخ العراق الحديث: د. على الوردي، مطبعة الإرشاد، ط١، بغداد، ١٩٧١.
- ٥٦. محمد على اليعقوبي حياته وشعره، د. طالب خليف السلطاني، دار الأرقم للطباعة، الحلة، ٢٠٠٨م.
- ٥٧. مدرسة الحلَّة وتراجم علمائها من النشوء إلى القمة (٥٠٠ - ٩٠٠هـ) وما بعدها بقليل: حيدر السيِّد موسى وتوت الحسيني، دار الكفيل للطباعة والنشر والتوزيع، ط١، ١٤٣٨هـ.
- ٥٨. مراصد الاطلاع على أسماء الأمكنة والبقاع، عبد المؤمن بن عبد الحق البغداديّ (ت ٧٣٩هــ)، تحقيق على محمَّد البجاوي، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة، ١٩٥٤م.
- ٥٩. منتهى المطلب: العلامة الحلى (ت ٧٢٦هـ)، مؤسسة الطبع والنشر، الآستانة الرضوية المقدسة، مجمع البحوث الإسلامية، ١٤١٤هـ.
- ٦٠. موسوعة أدب المحنة أو شعراء المحسن بن على: السيد محمد الحلو، مؤسسة دار الكتاب الجزائري للطباعة والنشر، قم، 1٤١٩ هـ.







