# موصل الطالبين

# الى شرح نهج المسترشدين – الإمامة أُنموذجًا

د. محمد كيوانفر د. رحمن أبو الحسني نعيم خلف جاسم الخزاعي

جامعة الأديان والمذاهب/كلية الفلسفة والإلهيات - قم المشرفة hydrkhfaje@gmail.com

رابط الكتاب: https://doi.org/10.62745/muhaqqiq.v9i24.328

# الملخص

يُعدُّ كتاب (موصل الطالبين إلى شرح نهج المسترشدين) للشيخ نصير الدين على بن محمد الكاشي (ت٥٥هـ)، من الشروح المهمة على كتاب العلَّامة الحلَّيِّ (نهج المسترشدين) الذي شَرَحَهُ الكثيرُ من العلماء والفضلا.

وامتازَ شرحُ الكاشيِّ بالعمق وحسن العبارة وسهولة التناول.

ورأيت تحقيق فصل (الإمامة) منه، وفي هذا الفصل قام بتفصيل ما أوجزه العلَّمة إلاثبات عقيدة الإمامة بالأدلة العقلية والنقلية، وأصَّلَهُ على أربعة مباحث، تعطى رؤية تامة لمن أراد الحقيقة واتباع الهدى.

وقد اعتمدتُ في التحقيق على أربع نسخٍ مخطوطةٍ، ولم أَدَّخِر جهدًا من أجل إخراجه إلى النُّورِ بصورة علميَّةٍ.

#### الكلمات المفتاحية:

العلَّامة الحلِّي، نصير الدين الكاشي، مُوصل الطالبين، نهج المسترشدين، الإمامة.



# The Guide for Seekers to the Commentary on Nahj Al-Mustarshidin – A Study on Imamate

Dr. Mohammad Kivanfar Dr. Rahman Abu Al-Hasani Naeem Khalaf Jassim Al-Khuza'i University of Religions and Denominations Faculty of Philosophy and Theology – Qom

hydrkhfaje@gmail.com

Abstract

The book Musil Al-Talibin ila Sharh Nahj Al-Mustarshidin by Sheikh Nasir Al-Din Ali bin Muhammad Al-Kashi (d. 755 AH) stands as one of the significant commentaries on the Nahj Al-Mustarshidin by Al-Allama Al-Hilli. This book has been widely studied and explained by numerous scholars and intellectuals. Al-Kashi's commentary is distinguished by its depth, eloquence, and ease of comprehension. In this study, I have focused on the chapter on Imamate, where Al-Kashi elaborates on Al-Allama's concise discussions, proving the doctrine of Imamate through both rational and textual evidence. He structures his argument around four main topics, providing a comprehensive perspective for those seeking truth and guidance.

The research relied on four manuscript copies, and I spared no effort to bring this work to light in a scientifically rigorous form.

Keywords:

Al-Allama Al-Hilli, Nasir Al-Din Al-Kashi, Musil Al-Talibin, Nahj Al-Mustarshidin, Imamate.





# بِسْ مِلْسَكُ الرَّحْمَانِ ٱلرِّحْمَانِ ٱلرِّحْمَانِ ٱلرِّحْمَانِ ٱلرِّحْمَانِ ٱلرِّحْمَانِ

#### مقدمة التحقيق

الحمد لله الذي اصصطفى محمدًا بالرسالة واختاره للدلالة، وارتضى عترته الطاهرة للإمامة، وخصّهم بالزعامة والكرامة، وحباهم من الفضائل ما يقصر عن شأوه الأواخر والأوائل، وميّزهم بالعلم الذي استمدّ من ينبوع فيضه، فعجزت الأفكار عن إدراك مدى تلك المنحة وحدّ ذلك الفيض. والصلاة والسلام على تلك الصفوة المنتقات من بريّته، محمّد والأئمّة الهداة من عترته. وبعد:

فهذا البحث هو فصل من فصول كتاب (موصل الطالبين إلى شرح نهج المسترشدين) للشيخ نصير الدين الكاشي.

أمَّا نهج المسترشدين فهو من الكتب المعتبرة في علم الكلام للعلّامة الحلّي، ولأهميت تصدّى العديد من العلماء والفضلاء لشرحه، ومن هؤلاء العلماء المتصدّين لشرحه هو الشيخ نصير الدين الكاشي من علماء القرن الثامن الهجري، وسّماه (موصل الطالبين إلى شرح نهج المسترشدين).

## المؤلّف

هو العالم الفاضل المدقّق الفهّامة نصير الدين علي بن محمّد بن علي الكاشي الحّلي، من أجلّة المتأخّرين وكبار الفقهاء، المعروف بـ (نصير الدين) وُلِدَ في كاشان سنة (٦٧٥هـ)، وكانت وفاته سنة (٥٥٥هـ)، وسكن في مدينة الحلّة عندما كانت مأوى لطلبة العلم والعلماء، كالمحقّق الحلّي، والعلّامة الحلّي، وفخر المحققين وغيرهم، وكان معروفًا بدقّة الطّبع، وحِدَّة الفهْم. فاق حكماء عصره، وفقهاء دهره، وكان دائمًا يشتغل في الحلة وبغداد بإفادة العلوم الدينية

المنة التامعة - المجلد التامع - المدد الرابع والمغرون 333هـ - 37،18



والمعارف اليقينية، وهو عارف بالمنطق، متبحّر بالكلام، فقيه محقّق، حكيم متألّه(١).

لم تذكر لنا التراجم الرجالية شيئًا مُفَصَّلًا عن أساتذته، ولكن لا يُشَكُّ بأنَّهُ قد حَضَرَ عند علياء عصره في الحلة؛ إذ إنّه كان معاصرًا لكثير من جهابذة العلم ورواد التقوى. ونقلتْ بعضُ كتب التراجم أنّه روى عن جلال الدين جعفر بن علي بن صاحب دار الصخر الحسيني<sup>(۲)</sup>. وكان له طلبة كثر كها هو عادة العلماء في الإفادة والاستفادة، ومن أهمهم: حيدر بن علي بن حيدر بن علي الحسينيّ ركن الدين الآملي المازندراني (ت٢٨٧هه)، وعبد الرحمن بن محمّد بن إبراهيم بن محمد العتائقي الحليّ (كان العتائقي الحليّ (ت٣٩٧هه)، ومحمد بن صدقة بن الحسين، شمس الدين الحليّ (كان عبّ المعروف باين معبّة (ت٧٥٦هه).

من الإجازات التي كتبها الكاشي لتلاميذه هي إجازته إلى ابن صدقة. جاء فيها: «إجازة الشيخ نصير الدين علي بن محمد بن علي الكاشي الحلّي المتوفّى عاشر رجب ٥٥٧هـ، للشيخ شمس الدين محمّد بن صدقة تاريخها خامس جمادى الأولى سنة ٥٧٧هـ، مختصرة كتبها الشيخ عبد الرحمن ابن العتائقي عن خطّ المجيز على ظهر مصباح الأرواح للبيضاوي الموجودة في الخزانة الغروية»(١٤).





<sup>(</sup>۱) ينظر: الكنى والألقاب: ٣/ ٢٥٣، رياض العلاء: ٤/ ٢٣٧، تكملة أمل الآمل: ٤/ ١٠١، أعيان الشيعة: ٨/ ٢٠٩، معجم المؤلفين: ٧/ ٢٣٦، فلاسفة الشيعة: ٣٥٥-. ٣٥٥

<sup>(</sup>٢) موسوعة طبقات الفقهاء: ٨/ ١٥٩، معجم طبقات المتكلمين: ٣/ ١٣١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: رياض العلاء: ٤/ ٢٣٦، موسوعة طبقات الفقهاء: ٨/ ١٥٩ - ١٦٠، معجم طبقات المتكلمين: ٣/ ١٣١. أعلام الشيعة: ١٨/ ١٨٨، مرآة الكتب: ٣/ ١٧٢.

<sup>(</sup>٤) الذريعة: ١/ ٢٢٠- ٢٢١، معجم طبقات المتكلمين: ٣/ ١٣٢، طبقات أعلام الشيعة: ٥/ ١٣٤.

وعنده إجازة لتاج الدين ابن مُعَيَّة (١) ، وقد روى عنه مع مبالغته في مدحه، وكذلك رَوَى عنه الحسيني (٢) ، وروى عنه تلميذه جلال الدين عبد الله بن شرف شاه الحسيني (٢) ، وروى عنه أبو العباس أحمد بن فهد الحلي (٣) .

## للشيخ نصير الدين الكاشي كتبّ كثيرةٌ منها(؛):

حاشية على شرح التجريد للفاضل الاصفهاني، والنكات في المنطق والكلام، وشرح طوالع الكلام للبيضاوي، وحاشية على معارج الفهم في شرح النظم للعلامة الحيلي، وتعليقات على هوامش شرح الإشارات للخواجة نصير الدين الطوسي، وحاشية على تحرير القواعد المنطقية في شرح الشمسية لقطب الدين الرازي، ورسالة مشتملة على عشرين إيرادًا على تعريف الطهارة في كتاب قواعد الاحكام للعلامة الحلي، وترجمة زبدة الهيئة لنصير الدين الطُّوسيّ الموسوم بـ (زبدة الإدراك في هيئة الأفلاك)، وموصل الطالبين إلى شرح نهج المسترشدين.

<sup>(</sup>١) قصص العلماء:٧٧٧.

<sup>(</sup>۲) ينظر: روضات الجنات: ٤/ ٣٢٣، طبقات أعلام الشيعة: ٥/ ١٤٩، مقابس الأنوار: ١٠٣، معجم طبقات المتكلمين: ٣/ ١٣٢، تكملة أمل الآمل: ١٠٣/٤، موسوعة طبقات الفقهاء: ٨/ ١٠٩-١٠، اعلام الشيعة: ٢/ ١٠١٢.

<sup>(</sup>٣) مرآة الكتب:٣/ ١٧٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر: معجم طبقات المتكلمين: ٣/ ١٣٢، مجالس المؤمنين: ٢٠١، موسوعة طبقات الفقهاء: ٨/ ١٦٠.

## النسخ المعتمدة في التحقيق

1- نسخة مخطوطة تحتفظ بها مكتبة ملك-طهران برقم (١٦٢٩) ضمن مجموعة خطّية تتألّف من مخطوطتين الأولى: موصل الطالبين إلى شرح نهج المسترشدين، والثانية: الفخرية في معرفة النية، النسخة كاملة، خطّها نسخ بالمداد الأسود مقروء واضح، عدد صفحاتها (١٤٢) صفحة وعدد الأسطر في كل صفحة (١٩) سطرًا، وعدد الكلمات في كل سطر (١١-١٢) كلمة. قام بترقيمها ترقيم لوحي بالمداد الأسود حيث تنتهي صفحتها الأخيرة بالرقم (١٤١). كتب العنوان للكتاب في أول الصفحة واضحًا بالمداد الأحمر مع ذكر المؤلف.

بداية النسخة بعد ذكر العنوان ونسبته إلى مؤلفه قال: (بسم الله الرحمن الرحيم توكلت على الله).

كانت طريقته في شرحه لهذا الكتاب على طريقة (قال-أقول أو قوله -أقول)، على هذه النسخة إنهاء الناسخ: «تمّ الكتاب بحمد الله تعالى وعونه وحسن توفيقه على يد العبد الفقير إلى الله تعالى الراجي عفوه وغفرانه والتجاوز عن سيّئاتِه عبد الله بن محمد بن مجاهد ابن أبي السرور ابن أبي العز غفر الله له ولوالديه وللمؤمنين والمؤمنات عند غروب الشمس من اليوم السادس من شهر ربيع الأول من سنة إحدى وتسعين وسبعائة هجرية، وصلّى الله على سيّدنا محمّد النّبتي الأُمّي وآله الطيبين الطاهرين وسلم تسلياً). وهذه الأوصاف المتوافرة في هذه النسخة، من عمامها دون نقص، ووضوح خطها، وقدمها، ووجود بعض البلاغات والتعليقات والإمضاءات عليها، ترجحها بأن تكون نسخة أصل، رمزنا لها بالرمز (م).

٢-نسخة مخطوطة تحتفظ بها مكتبة السليهانية في تركيا في ضمن مجموعة خطّية في مكتبة حسن حسني باشا برقم (١١٥٣)، كان موصل الطالبين في أوّل هذه المجموعة، وبعده صفحة واحدة تتكون من أحد عشر بيتًا من الشعر، وبعدها

امعة- العجلد التامع العدد الرابع والعشرون 1250هـ - ٢٠٢٤م



صفحة أخرى باسم (باب ما لا يجوز همزه في القرآن) لأبي الفضل عبد الرحمن بن أحمد بن الحسين الرازي، ورسالة من أربع صفحات في علم القراءة، ورسالة صغيرة في النون الساكنة، الى غير ذلك من الرسائل القصار. وهي نسخة كاملة، خطها نسخ مقروء، عدد صفحاتها (٩٨) صفحة، وكل صفحة تحتوى على (١٤-١٧) سطرًا، وكل سطر يحتوي على (١٥-١٦) كلمة، وفي هذه النسخة استخدم المداد الأحمر لبعض الكلمات منها العنوانات وكلمة (قوله) التي اكتفى بها دون ذكر كلمة (أقول)، عليها بعض البلاغات وهذا يدل على أن هذه النسخة قد قرئت أكثر من مرة على أحد الأعلام والدليل ذكر عبارة (بلغ مقابلة) في مواضع مختلفة، وكتب في نهايتها ( بلغ مقابلة من أوله إلى آخره والحمد لله رب العالمين)، كتبت في بعض صفحاتها بعض الحواشي والتوضيحات أو ما قد سهى عنه الناسخ، كتب الناسخ اسمه في نهايتها ( فرغ من تعليقه العبد الذليل الحقير المحقر من الذنوب عيسي بن سليان بن عيسي العاملي غفر الله له ولوالديه وللمؤمنين آمين رب العالمين اختم بخبر ياكريم وصلى الله على سيدنا)، والنسخة تفتقد إلى أي معلومات عن زمان ومكان كتابتها، ولكن شكل النسخة ونوع ورقها يوحي بقدمها إذ تعود إلى القرن الثامن أو بداية القرن التاسع الهجري، رمزنا لهذه النسخة بالرمز (س).

٣-نسخة مخطوطة تحتفظ بها المكتبة الرضوية-مشهد برقم (١٤٦٦٢) كتب على غلافها من داخلها معلومات تعريفية عنها، وسماها شرح نهج المسترشدين، المصنف له نصبر الدين محمد كاشاني، الواقف سيد محمد باقر سبز واري، خطها نسخ مقروء فيها نقص من الصفحة (١٤) بمقدار ٣٠٠ كلمة، عدد صفحاتها (۸۷) صفحة، وفي كل صفحة (۱۸) سيطرًا، وكل سيطريجتوي على (۱۰–۱۱) كلمة، طول المخطوط (٣٠ سم) وعرضه (١٥ سم)، رقمت صفحاتها ترقيبًا حديثًا بالقلم الرصاص. كتب في صفحتها الأولى من الأعلى بالمداد الأحمر (باسمه سبحانه وتعالى) وفي هذه النسخة استخدم المداد الأحمر لبعض الكلمات ومنها كلمة (قوله) التي اكتفى بها دون ذكر كلمة (أقول)، وفي الصفحات العشرة الأخيرة استخدم المداد الأسود مطلقًا، كتب في آخرها: «تمّت الحواشي للمولى الأعظم بحر الفضائل والحكم العلّامة في زمانه الفائق على أقرانه الواصل إلى رحمة الله ورضوانه نصير الللّة والدين محمد الكاشي في شهر ربيع الأول سنة ١٩١هـ». ولم يذكر لنا الناسخ اسمه، رمز نا لها بالرمز (ب).

٤-نسخة مخطوطة تحتفظ بها المكتبة الرضوية-مشهد برقم (٦٥٣٦)، كتب على غلافها من الداخل اسم الكتاب شرح نهج المسترشدين-عربي، المؤلّف العلّامة الحتَّلي، وفي نفس هذه اللوحة التعريفية كتب في أعلاها موصل الطالبين إلى شرح نهج المسترشدين، نصير الدين على بن محمد بن على كاشاني توفّي ٥٥٧، الواقف فريداري آست تقدس، خطُّها نسخ واضح مقروء، فيها نقص من الصفحات الأخسرة بمقدار ثلاث صفحات أو ما يعادل ٧٠٠ كلمة، فيكون آخر ها (ادّخرت شفاعتي لأهل الكبائر من أمّتي وقد ثبتت له الشفاعة)، وهي ضمن مجموعة خطية من مخطوطتين أولها موصل الطالبين حيث تنتهي في صفحة ٦٩ وهي عدد صفحاتها، ثمّ يبدأ المخطوط الثاني وهو (نقل من رسائل أبي بكر الخوارزمي إلى أبي حسن البديهي)، وبعدها صفحة أخيرة واحدة فيها بعض النقولات من كتاب عدّة الداعي، وفي آخرها دعاء (يامن أظهر الجميل وستر القبيح)، وكتب في زاويتها السفلي هذا كتاب سيد نعمة الله في الحكمة والأحاديث ومسألة أبي بكر الخوارزمي، وهناك سطر أخير غير مقروء، وهذه النسخة تحتوي كل صفحة من صفحاتها على (٢٥) سطرًا، وكل سطر يحتوي على (١٢-١٣) كلمة، طول النسخة (٣٧) وعرضها(١٥)، وهي خالية من ذكر الناسخ وتاريخ النسخ، اتّبع الناسخ نظام التعقيبة في آخر الصفحات، وفي هذه النسخة استخدم المداد الأحمر لبعض ء التاهم المود الرابع والمشرون 120هـ - ٢٠٦٤م



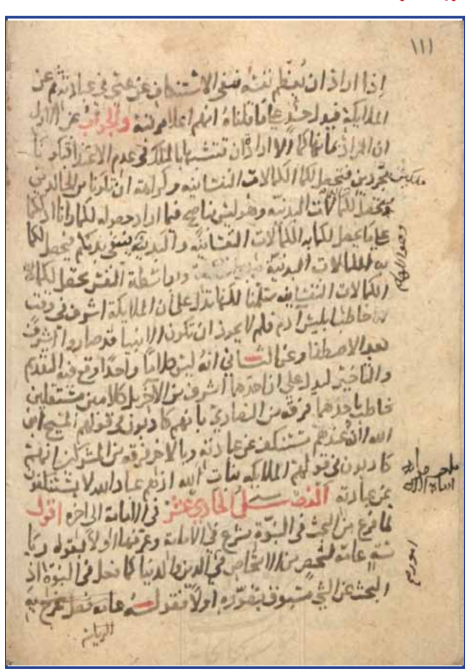
الكلاات منها العنوانات والترددات وكلمة (قوله) التي اكتفى بها دون ذكر كلمة (أقول)، وعند ذكر المتن لنهج المسترشدين لم يذكره كاملًا وإنّا يأخذ منه بضع كلاات ثمّ يكتب إلى آخره، وفي بعض صفحاتها كتبت على جوانب الورق بعض التوضيحات أو ما قد سهى عنه الناسخ، رمزنا لهذه النسخة بالرمز (ج).

#### منهج التحقيق

- ١ مقابلة المخطوطات الأربع مع التنبيه على الاختلافات في الهامش.
- ٢- تقطيع النص إلى فِقَ رٍ، ووضع علامات الترقيم بشكل يتناسب مع مادة الكتاب.
  - ٣- تخريج الآيات الكريمة، ووضعناها بين قوسين مزهرين.
- ٤- تخريج الأحاديث المروية في المتن من المصادر المعتمدة ووضعناها بين قوسين
   صغيرين.
  - ٥ إرجاع الآراء والاقوال التي يحكيها الشارح إلى مصادرها.
  - ٦- ترجمة بعض الشخصيات التي ذكرها الشارح بصورة مختصرة.
    - ٧- التعريف بالمذاهب والفرق الإسلامية التي ذكرها الشارح.
      - $\Lambda$  وضعنا الزيادات التي يحتاجها الفصل بين معقوفتين [].
        - ٩- تبديل الله بعَيْلُ للنبي الأكرم تمييزًا له عن الإمام الله.



#### صور المخطوطات





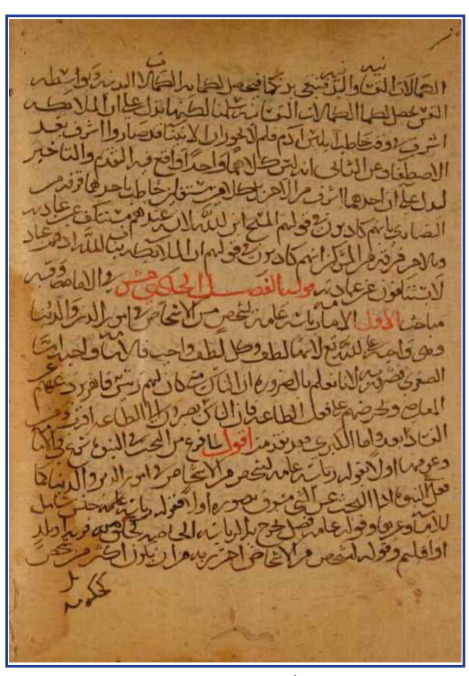
صورة الصفحة الأولى من بحث الإمامة من نسخة (م)



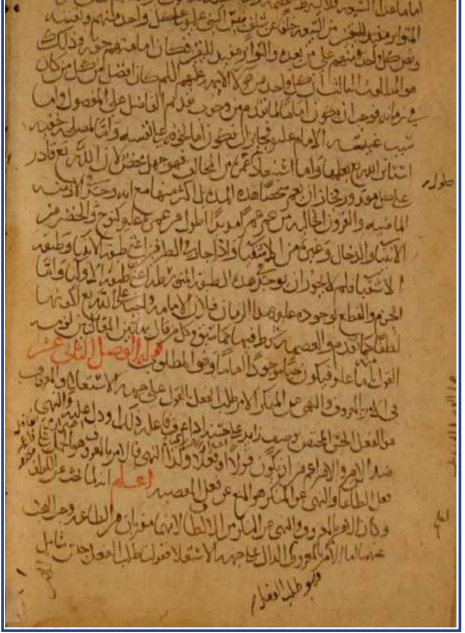
صورة الصفحة الأخيرة من بحث الإمامة من نسخة (م)







صورة الصفحة الأخيرة من بحث الإمامة من نسخة (س)



صورة الصفحة الأولى من بحث الإمامة من نسخة (س)



فوقه منالنصارى بانهمكا ذبون في قولم المسحبن الله لانّه عبدغي من عباده وبالآخر فوقه من للشركين انهم كآ ذبون في قولهمان لللائكة بناسا لقه اذهم عباد لايستنكفون عزعباد تدفوله الفصالحادي فالامامة للحافو للمافع منالعت فالنبقة شع فالامامة وعفا اولا بقوله رياسة عامة لشخص من الاشخاص والدين والدنيا كأفعل النبوة اذالع وعزالتني مسبوق بتصوره اولا فقوله رياسة جنس شامل للامامة وغيرها وقوله عامة فصليخ جبالرياسة الخاصة كحكومة قربراو بلداوا قليم وقوله لشخص الاشخاص ترز برمن ان يكون اكبرم تنخص بالشخصين اولا شخاص ذلا يجوزان يكون فزمان واحداكثرمن لمام والمتنون فيديدل على لوحدة وقوله في الموالدين يخرج الرياسة في المورالدنا فقط كالمحاكم على الامول اوالزروع وغيرة إلك مما يتعلق بالدنيا فقط وقوله والدنيا ليز والزاسة في امورالدين فقط كحكومة القاضي اذاكات عامة وفي هذا التعريف نظرلا نطبا قدعلى لنبؤة وجوابه من وجهين الاؤل أن النبي يصدق عليه انداما ملقوله تعماتي جاعلك للقاس لهامًا والتَّابي ان المراد بالامام ما ذكرناه عزال في الم فوله وهي اجبة الخاختلف الناس ف وجوب نصب الامام فلأهب الاصمن المعتزلة وجاعة من لخارج الي نفي وجوب نصب الامام وذهب الباقي اليالوجوب

صورة الصفحة الأخيرة من بحث الإمامة من نسخة (ب)

المنة التامعة - العجلد التام

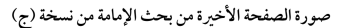
فلدشترط العصة وإماالشعة فلايقول بغيرامامهم الثاني النقل المتواترمن ألشعة خَلَفًا عَن سَلَفِ سَطَانيته عِلِيِّ واحدِ منهم بعيندونض كل واحدمنهم على نعده والتواترمفد لليقين وكاناما متهمعق و ذلك بوالمطلوب التالك ان كل واحد من عوا الائمة ع كان افضامن كل من كان فرمانه فوجب ال مكون الماميًا لماتقدم من وحوب تقديم الفاضل على المفضول واما سد فيبد الامام القائم فخازان مكون إمالحن فدعلى فسد وإما لمصلح بخفية استأتوليوك يعلمهاأما استعادطول عمع من المنالف صوحها يحفق لان الله تعاقاد على كل مقدوس في از أن يُعرّ شخصًا من لعذ ا المدلامل اكثرمنهامع إنه وحدفي الازمنه الماضته والقهن الخالية من عَمَرُ عُمرًا مديدًا اطول من عم ياكنوح والخضون الابنياء وعنود من الاشقياء فاذاحا في الطفين اعنى طبقة الانبياء وطبقة الانتقار فلملايحة إن يوحدة الطبقة المتوسطة اعنى طبقة الاولياء أما الخام والقطع يوجود والتخفذا الزمان فلات الامامة واحتمعا بأته لكونا لطفاكما تقدم والعصد شوط ونهاكما سوفكامن قالهابين القا لزمدالقول بأمامت فكون حيًّا موجودًا إمامًا وهوالط قولدالفصل التافعترة الاص المعرف آلخ اعلم انهلاكت عن اللطف وكان الاس بالمعروق



ولاللايكالمفهون ووجالاتللا بدانعج تعادة الع انهماذا الإدوا تعظيم شخص نغيدس ن احترام من هعادي مبته غريدكون احرام سنهواعلى منهرتبة كالعولون فلان الوزولابود قول بل السلطان الذى هواعلهن لا يردقول فكذلك الشنفاني الادان لعظم نف فنفي الاس عنعين عبادة لرنم عن الملامكة فيدل سيندعلما فلناه انهم اعلى بسترولكم أبعن الأولان المرادس نهاكا الاأدان تتبهابالملايكه فيعدم الاغتذاء فتكرنا عروين فيعصل لمكا الكالات البدينة وهوليس باصر مفال لكاوانا ادلكم على الحصالكم الكالات النفساينه والبدينة فيغىدنكم فيحسل كم برالكأكات البدينة وافاسط النغني يحسلكم الكالات النف ابنه سلنا لكنها ندل على الملاعي اشرف فئ وفت خاطب الميس ادم فلم لا بجونيان الابسياء فعصاروا اشف بعدا لاصطفاء وعن النافئ ابزليس كلامًا واحدًّا وقع في دالنقديم والناجر ليدل على ان لعد الذفين الاحزمل كلامين ستقلين خاطب بدفرقيس النضاى بانهمكاذبون في فولم المسيمين إمته لان عنديم مستنكعنعن عبادة وبالاخرفية من المشكين الم كاذبو في في الديكة شات الله المعباد الله لابستنكفي عنعباد متق لالفصل اكادى عشرى فالاحامة اللن اتعللا فرغ من العث في البنوة شرع في الاصامة وع جها اولا بغوله رياست عامتر لنخنص فالانتفاص في للبين و الديناكا فغل فحالبت اذالعث عن الشي مسبعة بتعق اولافقواريا ستجنس شأمللامامة وغيهاوقرلم عامة صليخج بدالهاسة اكاصتككومة قرية اوملالو

النايدكلامدانكناسالالان مجملاالكالات

3





واماللن والغطع بوجوده على التلاهذا النهان فلان الامامة وأجنزعل للدنعاليكي بالطفاكا لقدم والعصمة شهطينها كاسبق وكلمن فالديهانين المقاليين لزمدالغول بامامته على التاخيكون حيًّا موجودٌ ااماما وهوالمطلوب العصرا الثاف عشرة الاس بالعرف والهذعو المنكو الحلخ اقد اعلانها عن عن اللطف فكان الاحربالعرف والنيءن لمنكرمن الالطاف لانهامقهان الإالطاعه العنامالام فهوطل لعفوع جدة الاستعلاء طلب العنعل جنب ثنامل للامر والالتماس والسوال وقولنا على بدالاستعلاد خرج الالماس والسوال والعروف هو الفغل لكبه إلمختص توصف فأبدعل جسندافاع فأكآ ذلك ودلعليه ومعنى يحتوع الامربا لمعرف هواكراع مغرالطاعات اوالعول المفتض لذلك اواراده وقوعه من المامور والنه عن المنكر منو قف علمع فيته ومع فية اجزائه كاقلنا في إلاموبالعروف والهني فناكام اعنى طله نزله الفعا وللنكره والعنعل الفته إذاع ف فاعلمه اود لعليه ومجوع الهزي المتكوه والمنع من فغل المعاصى الغول القتنى لذلك اوكرهيته وقوعهام والمني ولدق يجبان اجع المسلون على من المتحو المنكوفان كانا بالبداوالسان كاناشهطين بشهطست كرهاواما الثالث وهوالازادة والكراهة فوجى بمامطلة منعنى شطلات ارادة وقوع المروف وكراحة وقوع المسكر لامانع عنعرسها فلهلاكانامطلعين عنهشهطين فانفيا إن تف وكمي بالعروف باكراعليه والنهج والمنكر باطل وساندان للل فالنرتعتضان الالحاء والاكاء شافي لتكليف فللتغير





## الفصل الحادي عشر[ في الإمامة]

### [البحث الأوّل في تعريفها]

قوله:

«الفصل الحادي عشر في الإمامة وفيه مباحث: الأوّل الإمامة رئاسة عامّة لشخص من الأشخاص في أمور الدين والدنيا. وهي واجبة على الله تعالى؛ لأنّها لطف، وكلّ لطف واجب، فالإمامة واجبة. أمّا الصغرى فضروريّة؛ لأنّا نعلم بالضرورة أنّ الناس متى كان لهم رئيس قاهر يردعهم عن المعاصي ويحرّضهم على فعل الطاعة، فإنّ الناس يصيرون إلى الصلاح أقرب ومن الفساد أبعد. وأمّا الكبرى فقد تقدّمت»(۱).

أقول: لمَّا فرغ من البحث في النبوّة شرع في الإمامة وعرّفها أوّلًا بقوله: رئاسة عامّة لشخص من الأشخاص في أمور (٢) الدين والدنيا كما فعل في النبوة؛ إذ البحث عن الشيء مسبوق بتصوّره أوّلًا.

فقوله: «رئاسة» جنس شامل للإمامة وغيرها.

وقوله: «عامة» فصل يخرج به الرئاسة الخاصّة كحكومة قرية أو بلد أو إقليم. وقوله: «لشخص من الأشخاص» احترز به عن (٣) أن يكون أكثر من شخص، بل لشخصين (٤) أو لأشخاص؛ إذ لا يجوز أن يكون في زمان واحد أكثر من إمام، والتنوين فيه يدلّ على الوحدة.





<sup>(</sup>١) قوله «الفصل الحادي عشر في الإمامة إلى آخره» في «م، ب، ج» بدل «الفصل الحادي ... تقدّمت».

<sup>(</sup>٢) لم يرد في «ج»: «أمور».

<sup>(</sup>٣) في «س، ب»: «من».

<sup>(</sup>٤) في «س»: «شخصين».

وقوله: «في أمور الدين» فصل (١٠) يخرج به (٢) الرئاسة في أمور الدنيا فقط كالحاكم على الأموال والزروع (٣) وغير ذلك مما يتعلّق بالدنيا فقط.

وقوله: «الدنيا» يخرج<sup>(١)</sup> به<sup>(٥)</sup> الرئاسة في أمور الدين فقط، كحكومة القاضي إذا كانت عامّة.

وفي هذا التعريف نظر؛ لانطباقه على النبوّة(١٠).

وجوابه من وجهين:

الأوّل: أنّ النبيّ يصدق عليه أنّه إمام؛ لقوله تعالى «إِنِّي جاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمامًا»(٧).

الثاني: أنَّ المراد بالإمام(١) ما ذكرنا بيانه عن النبيِّ عَيْفِهُ (١).

قوله: وهي واجبة إلى آخره (١٠٠).

أقول(١١١): اختلفَ النَّاسُ في وُجُوب نصب الإمام، فَذَهَبَ (الأصم)(١٢) من



707

<sup>(</sup>١) لم يرد في «س، ب، ج»: «فصل».

<sup>(</sup>٢) لم يرد في «س، ب»: «به»، قوله «فتخرج» في «ج» بدل «يخرج به».

<sup>(</sup>٣) في «س، ج»: «الزرع».

<sup>(</sup>٤) في «ب»: «ليخرج».

<sup>(</sup>٥) لم يرد في «س، ب، ج»: «به».

<sup>(</sup>٦) في «س، ج»: «النبيّ». وفي «س» زيادة: «عليه السلام».

<sup>(</sup>V) البقرة: ١٢٤.

<sup>(</sup>٨) قوله «في الإمام» في «س، ج» بدل «بالإمام».

<sup>(</sup>٩) قوله «عليه السلام» في «م» وما أثبتناه من «ب».

<sup>(</sup>۱۰) لم يرد في «س»: «إلى آخره».

<sup>(</sup>۱۱) لم يرد في «ب»: «أقول».

<sup>(</sup>١٢) الأصم: أبو بكر عبد الرحمن بن كيسان المعتزلي ( ٢٢٥ هـ)، صاحب المقالات في الأصول، كان يخطئ الإمامَ عليًّا ﷺ في أفعاله، ويُصوِّبُ معاويةَ. (لسان الميزان: ٣/ ٤٢٧ ح ١٦٨٥، طبقات المعتزلة: ٥٦، الأعلام: ٣/ ٣٢٣).



المعتزلة (١) وجماعة من الخوارج (٢) إلى نَفْي وُجُوبِ نَصْبِ الإمام ((٣)).
وذهب الباقي إلى الوجوب، لكن اختلفوا، (فالجبائيان)(١)،(٥) وأصحاب الحديث والأشعريّة (٢) قالو ا(٧): إنّه واجب سمعًا لا عقلا(٨).

- (۱) الاعتزال: مذهب كلامي في أصول الدين، أسسه واصل بن عطاء، في مطلع القرن الثامن المجري، ومن جملة مبادئه: إنّ الله تعالى قديم، وأنّ الحكيم لا يفعل إلّا الصلاح والخير، وأنّ العجد قادر خالق لأفعاله، وهو ذو مدارس متعددة لكل منها عناصر خاصة بها. الملل والنحل: 1/ ٤٢.
- (٢) والمراد بهذه الجماعة هم فرقة من الخوارج تسمى (النجدات العاذرية) أصحاب نجدة بن عامر الحنفي صاحب البدع، ومن بدعه أن النار يدخلها من خالفه في دينه، وأنَّ مَن نَظَرَ نظرةً صغيرةً أو كذب كذبةً صغيرةً وأصرَّ عليها فهو مشرك. الملل والنحل: ١/١٢٢.
- (٣) نسبه إلى الأصم عبد القاهر البغدادي في (أصول الإيمان: ٢١٦ الأصل الثالث عشر/ المسألة الأُولى: في بيان وجوب الإمامة)، وينظر: مقالات الإسلاميين لأبي الحسين الأشعري: ٢٠٤ اختلافهم في الإمامة، المُحصّل للفخر الرازي: ٣٧٣ الروكن الرابع/ القسم الرابع: في الإمامة، كشف المراد للعلّامة: ٣٦٢ المقصد الخامس: في الإمامة.
- (٤) الجبائيان: أبو علي محمد بن عبد الوهاب (ت٣٠٣هـ)، وابنه أبو هاشم عبد السلام بن محمد (ت٢١٣هـ).
  - (٥) في «س، ج»: «الجبائيان»، قوله «فقال الجبائيان». في «ب» بدل «فالجبائيان».
- (٦) الأشاعرة: إحدى الفرق الإسلامية ظهرت في أواخر القرن الرابع، أسسها أبو الحسن الأشعري، ولهم اعتقادات خاصة بهم، منها التجسيم. الملل والنحل: ١/١٢٧-٥١، الوافي بالوفيات: ١/١٢٧-١٤٥،
  - (٧) «ب»: «فقالوا».
- (٨) ينظر: المغني للقاضي عبد الجبّار: ٢٠/ ١٦ الكلام فيها يتعلّق بوجوب الإمامة، تلخيص الشافي للطوسي: ١/ ٦٨ فصل: في ذكر اختلاف الناس في وجوب الإمامة، المُحصّل للفخر الرازي: ٤٧٥ الركن الرابع/ القسم الرابع: في الإمامة.



105

وقال (أبوالحسين البصري<sup>(۱)</sup>)<sup>(۱)</sup> و (البغداديون<sup>(۱)</sup>)<sup>(۱)</sup> إنّه واجب عقلًا، ثمّ اختلفوا.

فقالت الإمامية: إنّ نصبه (٥) على الله تعالى (٦).

وقال (أبوالحسين البصري)(٧) والبغداديون: إنّه واجب على العقلاء(٨). واستدلّ المصنّف (٩) على وجوب نصب الإمام على الله تعالى بأنّ

- (۱) وهو محمد بن علي بن الطيب البصري، المتكلم شيخ المعتزلة، ولد في البصرة وانتقل إلى بغداد ودرَس فيها علم الكلام حتى توفي فيها سنة (٣٦٦هـ)، له تصانيف في الأصول والكلام منها كتابه (المعتمد في أصول الفقه). سير أعلام النبلاء: ١٧/ ٥٨٧، المنتظم: ٢٩٨/١٥.
- (٢) ينظر: شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد المعتزلي: ٢/ ٣٠٨ اختلاف الرأي في القول بوجوب الإمامة، وحكاه عنهم المحقق الحلّي في المسلك في أصول الدين: ١٨٨ النظر الرابع: في الإمامة/ البحث الأوّل.
  - (٣) قوله «إلى» في «ب» بدل «والبغداديون».
- (٤) كما عند أبي الحسين الخياط (ت ٣٠٠هـ) (انظر: المسلك في أصول الدين للمحقّق الحليّ: ١٨٨ النظر الرابع: في الإمامة/ البحث الأوّل:)، وابن أبي الحديد المعتزلي (شرح نهج البلاغة: ٢/ ٣٠٨ اختلاف الرأي في القول بوجوب الإمامة).
- (٥) لم يرد في «س، ج»: «سمعًا لا عقلاً، وقال أبوالحسين البصري والبغداديون إنّه واجب عقلاً ثمّ اختلفوا، فقالت الإمامية: إنّ نصبه».
- (٦) الشافي في الإمامة للمرتضى: ١/ ٤٧، تلخيص الشافي للطوسي: ١/ ١٠٦ فصل: في ذكر اختلاف الناس في وجوب الإمامة، المسلك في أصول الدين للمحقّق الحلّي: ١٨٨ النظر الرابع: في الإمامة/ البحث الأوّل:، وحكاه الفخر الرازي في المحصّل: ٥٧٣ الركن الرابع/ القسم الرابع: في الإمامة.
  - (٧) لم يرد في «ب، ج»: «البصري».
- (٨) ينظر: المُحصّل للفخر الرازي: ٥٧٤ الركن الرابع/ القسم الرابع: في الإمامة، المسلك في أصول الدين للمحقّق الحلّى: ١٨٨ النظر الرابع: في الإمامة/ البحث الأوّل.
  - (٩) في «س» زيادة: «رحمه الله».



الإمامة لطف، واللطف واجب على الله (۱) تعالى، فالإمامة واجبة (۲) عليه تعالى.

أمّا الصغرى فمعلومة للعقلاء؛ إذ العلم الضروري حاصل بأنّ الناس متى كان لهم رئيس يمنعهم عن الشر والغلبة ويخافون سطوته ويعدهم على فعل الطاعات ويعاقبهم على فعل المعاصي، فإنّهم حينئذ يكونون (٣) إلى الصلاح أقرب وعن الفساد أبعد.

وأمّا الكبرى فقد تقدّم بيانها(٤).

فإن قلت: إنّما يجب اللطف عليه تعالى إذا لم يكن من فعل المكلّف بل كان من فعله تعالى، فلم لا يجوز أن تكون (٥) الإمامة باختيار المكلّف فيفرضها (١) الله تعالى عليهم ولا تكون واجبة عليه؟

قلنا: الإمام يجب أن يكون معصومًا على ما يأتي، والعصمة أمر خفي لا يطلع عليها أحد إلّا الله تعالى، ولأنّ تفويض عليها أحد إلّا الله تعالى، ولأنّ تفويض نصب الإمام إلى الرعية يفضي (٧) بالهرج والمرج، فلا يجوز حينئذٍ.

قوله: «لا يقال: اللطف إنّما يجب إذا لم يقم غيره مقامه، أمّا مع قيام غيره مقامه فلا يجب، فلم قلتم إنّ الإمامة من قبيل القسم الأوّل؟ أو نقول: إنّما يجب

707

<sup>(</sup>۱) قوله «عليه» في «ب» بدل «على الله».

<sup>(</sup>۲) في «ب»: «واجب».

<sup>(</sup>٣) في «م»: «يكونوا»، في «ب»: «يكون».

<sup>(</sup>٤) المراد بها ما ذكره المؤلف في قاعدة اللطف التي هي فعل يفعله الله تعالى بالعبد بعد أن يمكّنه من الطاعة بأن يعطيه جميع ما يتوقّف عليه صدور الطاعة عنه بحيث يقرب العبد إلى الطاعة ويبعده عن المعصية.

<sup>(</sup>٥) قوله «كون» في «س، ب، ج» بدل «أن يكون».

<sup>(</sup>٦) في «ب»: «فيغرضها».

<sup>(</sup>٧) في «ب»: «تقتضي».

اللطف إذا لم يشتمل على وجه قبح، فلم قلتم لا يجوز اشتهال الإمامة على وجه قبح لا تعلمونه? ولأنّ الإمامة إنّها تكون لطفًا اذا كان الإمام ظاهرًا مبسوط اليد ليحصل منه منفعة الإمامة، وهو انزجار عن المعاصي، أمّا مع غيبة الإمام وانفكاك يده فلا يجب؛ لانتفاء الفائدة؛ لأنّا نقول: التجاء العقلاء في جميع الأصقاع والأزمنة إلى نصب الرؤساء في حفظ نظامهم يدلّ على انتفاء طريق آخر سوى الإمامة. ووجوه القبح معلومة محصورة؛ لأنّا مكلّفون باجتنابها، ولا بدّ وأن يكون معلومة وإلّا لزم تكليف ما لا يطاق، ولا شيء من الوجوه متحقّق في الإمامة، والفائدة موجودة وإن كان الإمام غائبًا؛ لأنّ تجويز ظهوره في كلّ وقت لطف في حقّ المكلّف»(۱).

أقول: لمّا ذكر الحجّة على وجوب الإمامة على الله تعالى أخذ في الاعتراض عليها، فمنع الكبرى أوّلًا وكان الترتيب البحثي مقتضيًا لمنع الصغرى أوّلًا ثمّ الكبرى، وتوجيهه أن يقال: لا نسلّم أنّ كلّ لطف واجب، بل اللطف الواجب هو الذي لا يقوم غيره مقامه، فلم لا يجوز أن تكون الإمامة لطفًا يجوز قيام غيره مقامه، فحينئذ لا يتعين الوجوب (٢)، بل الواجب (٣) يكون أحدهما.

أو نقول: إنّما يجب اللطف إذا كان خاليًا من جميع جهات القبح؛ فإنّ الفعل المشتمل على نوع مفسدة وإن اشتمل على مصالح كثيرة يستحيل صدوره من الله تعالى، وإذا(١٤) كان كذلك فلم لا يجوز أن تكون الإمامة وإن كانت لطفًا، إلّا أنّها



<sup>(</sup>١) قوله «لا يقال اللطف إلى آخره» في «م، ج»، و «لا يقال إلى آخره» في «ب» بدل «لا يقال ... المكلّف».

<sup>(</sup>Y) في «س، ب»: «للوجوب».

<sup>(</sup>٣) في «س» زيادة: «أن».

<sup>(</sup>٤) في «س»: «فإذا».



قد اشتملت (۱) على نوع مفسدة خفيّة علينا، والله تعالى عالم بها، وعلى هذا التقدير يستحيل الجزم بوجوبها على الله تعالى (۲).

وتوجيه منع الصغرى أنّا لا نسلّم أنّ الإمامة لطف مطلقًا، وإنّما تكون لطفًا إذا كان الإمام ظاهرًا مبسوط اليد؛ فإنّ الفائدة التي تحصل من الإمام – وهو الانزجار عن المعاصى وتوفير (٣) الدواعي على الطاعات – إنّما يحصل إذا كان (٤) ظاهرًا مبسوطًا اليد، أمّا إذا كان مستورًا خائفًا فإنّه (٥) لا يكون لطفًا، وذلك ظاهر.

والجواب عن الأوّل: أنّ التجاء العقلاء في جميع الأصقاع (٢) والأزمنة إلى نصب الرؤساء في حفظ نظامهم وضبط أحوالهم (٧) يدلّ على عدم قيام الغير مقامه، وإلّا لكانوا يلتجئون (١) إليه أيضًا ويتمسّكون به.

وعن الثاني: أنّ المفاسد معدودة معلومة (١) لنا؛ لأنّه (١٠) تعالى قد نهى عنها، فلل (١١) بدّ وأن تكون (١٢) عرّفنا بها، وإلّا لزم تكليف ما لا يطاق والإمامة خالية عنها (١٣).



<sup>(</sup>١) في «ج»: «اشتمل».

<sup>(</sup>٢) لم يرد في «ب»: «تعالى».

<sup>(</sup>٣) في «س، ب، ج»: «توفّر».

<sup>(</sup>٤) في «ج» زيادة: «الإمام».

٥) لم يرد في «ب»: «فإنه».

<sup>(</sup>٦) في «ب»: «الأمكنة».

<sup>(</sup>٧) في «س»: «أموالهم».

<sup>(</sup>A) في «ب»: «ملتجئون».

<sup>(</sup>٩) لم يرد في «س»: «معلومة».

<sup>(</sup>١٠) في ﴿جِ»: ﴿أَنَّهُ».

<sup>(</sup>۱۱) في «س»: «ولا».

<sup>(</sup>۱۲) في «س، ب، ج» زيادة: «قد».

<sup>(</sup>١٣) لم يرد في (س): (لها).

وعن الثالث: أنَّ الإمامة لطف مطلقًا، أمَّا إذا كان منبسط اليد فظاهر، وأمَّا إذا لم يكن منبسط اليد (١) فكذلك أيضًا؛ لأنّ المكلّ ف إذا كان عالمًا بوجود الإمام يجوز أنّه متى <sup>(٢)</sup> ظهر يمنعه <sup>(٣)</sup> عن المعاصى ويعاقبه عليها ويحرصه على الطاعات ويحمله عليها، فيكون المكلّف حينئذِ إلى الطاعة أقرب وعن المعصية أبعد، فكانت الامامة لطفًا.

## [البحث الثاني في صفات الإمام]

قوله:

«البحث الثاني: في صفات الإمام، يجب أن يكون معصومًا، وإلَّا لزم التسلسل، والتالي باطل، فالمقدّم مثله. بيان الشرطية: أنّ العلّة المقتضية لوجوب نصب الإمام جـواز الخطأ على المكلف، فلو جاز عليه الخطأ لوجب افتقاره إلى إمام آخر؛ ليكون لطفًا له وللأمّة أيضًا، ويتسلسل. ولأنّه الحافظ للشرع؛ لقصور الكتاب والسنّة عن تفاصيل الأحكام. والإجماع لابد له من دليل آخر؛ إذ صدوره من غير دليل ولا أمارة يستلزم القول في الدين بمجرّد التشهّى، والأمارة تمتنع الاشتراك فيها بين العقلاء، ولا يحيط بالأحكام؛ إذ أكثرها مختلف فيها. والقياس ليس حجّة، أمّا أوَّلا؛ فلأنَّه يفيد الظنّ الذي قد يخطع غالبًا. وأمَّا ثانيًا؛ فلأنَّ مبنى شرعنا على جمع المختلفات وتفريق المتهاثلات وحينئذ لا يتم القياس. والبراءة الأصليّة ترفع جميع الأحكام، فلو جاز عليه الخطأ لم يأمن حفظ الشرع»(٤).



<sup>(</sup>١) لم يرد في «س، ب، ج»: «منبسط اليد».

<sup>(</sup>۲) في «ج» زيادة: «أن».

<sup>(</sup>٣) في «س»: «منعـه»، قولـه «يجوز أن يظهـر في كلّ وقت ويمنعه» في «ب» بـدل «يجوز أنّه متى ظهر

<sup>(</sup>٤) قوله «البحث الثاني في صفات الإمام إلى آخره» في «م، ب، ج» بدل «البحث الثاني ... الشرع».

دد الرابع والعشرون ١٤٤٥هـ - ٢٠٠٤م

أقول: لما بيّن أنّ نصب الإمام واجب على الله تعالى أراد أن يبيّن صفاته الله العصمة وهي متعدّدة (٢): منها أنّه الله يجب أن يكون معصومًا، وقد تقدّم (٣) معنى العصمة في ذكر صفات النبيّ عَيْنِهُ (١).

وقد استدلّ المصنّف الله الله عنا بوجهين:

الأوّل: أنّـه لو لم يكـن (٦) معصومًا لزم إثبات ما لا يتناهـي من الأئمّة، والتالي باطل، فالمقدّم مثله.

بيان الشرطية: أنّ الإمام إنّها وجب؛ لكونه لطفًا للمكلّفين الجائز عليهم الخطأ، والإمام مكلّف، فلو جاز عليه الخطأ() لاحتاج إلى () إمام آخر ()، وحينئذٍ ننقل الكلام إليه ونقول فيه كها قلنا في الأوّل، ويلزم التالي المذكور.

وأمّا بطلان التالي فظاهر.

الثاني: أنَّ الإمام حافظ للشرع(١٠٠) فيجب أن يكون معصومًا.

<sup>(</sup>١) لم يرد في «ب»: «السلام».

<sup>(</sup>۲) في «ب»: «مبعددة».

<sup>(</sup>٣) ذكرها المؤلف في وجوب العصمة وهي لطف يفعله الله تعالى بالنبيّ على باعتباره يمتنع منه حصول الداعي إلى فعل المعصية وترك الطاعة مع قدرته عليهم بالنظر إلى ذاته.

<sup>(</sup>٤) قوله «صلّى الله عليه وآله» في «ب» بدل «عليه السلام».

<sup>(</sup>٥) لم يرد في «ب»: «رحمه الله».

<sup>(</sup>٦) في «ب» زيادة: «الإمام».

<sup>(</sup>٧) في «ب» زيادة: «والإمام مكلّف فلو جاز عليه الخطأ».

<sup>(</sup>٨) في «س» زيادة: «لطف آخر وهو».

<sup>(</sup>٩) قوله «والإمامة هي إلى لطف آخر وهو إمام آخر» في «ب» بدل «لاحتاج إلى إمام آخر»، في «ج» زيادة: «وهو لطف آخر».

<sup>(</sup>۱۰) في «ج»: «الشرع».

أمّا الصغرى؛ فلأنّا(١) مكلّفون(٢) بالضرورة فلا بدّ من حافظ يحفظ(٣) الشرع ويوصله إلينا، والحافظ للشرع إمّا أن(٤) يكون(٥) القرآن، أو السنة، أو الإجماع، أو القياس، أو البراءة الأصلية.

أمّا القرآن والسنّة فلا يصلحان لحفظ الشرع؛ أمّا أوّلًا فبالإجماع، وأمّا ثانيًا فلعدم إحاطتهم بجميع الأحكام.

والثالث أيضا باطل، (٢) وإلّا لزم الدور، و(٧) بيانه: أنّ الإجماع إنّما يكون حافظًا للشرع إذا علمنا أنّـه حجّة، (٨) وعلمنا بكونـه حجّة إمّا أن يكون عقليًّا أو نقليًّا، والأوّل باطل، وإلّا لزم أن يكون كلّ إجماع حجّة، فإجماع اليهود والنصارى يكون حجّة حينئذ وهو محال، فلم يبق إلّا أن يكون نقليًّا، وهو قوله تعالى: (٩) «وَيتَبِعْ عَيْرُ سَبيلِ الْمُؤْمِنِينَ» (١٠) وقوله عَيْلُ: (الا تجتمع أمتي على الخطأ» (١١) وإلى غير ذلك من الأدلة النقلية، والأمور النقلية يتطرّق (٢١) إليها النسخ والتخصيص، فحينئذ أدّلة الإجماع إنّما توجب العلم إذا علم نفي الناسخ والمخصّص لها، وذلك النفي



<sup>(</sup>١) في «ب، ج»: «فإنّا».

<sup>(</sup>٢) في «ب»: «يكلّفون».

<sup>(</sup>٣) في «ب»: «بحفظ».

<sup>(</sup>٤) لم يرد في «ج»: «أن».

<sup>(</sup>٥) في «س، ب» زيادة: «هو».

<sup>(</sup>٦) قوله «باطل أيضًا» في «ج» بدل «أيضًا باطل».

<sup>(</sup>٧) لم يرد في «ج»: «و».

<sup>(</sup>٨) في «س» زيادة: «حينئذٍ».

<sup>(</sup>٩) لم يرد في «ب»: «تعالى».

<sup>(</sup>۱۰) النساء: ۱۱٥

<sup>(</sup>١١) سنن الترمذي: ٤ / ٥٠٥/ ح ٢١٦٧، ومسند أحمد بن حنبل: ٥ / ١٤٥.

<sup>(</sup>۱۲) في «ب»: «متطرّق».



غير معلوم بالضرورة، بل إنّا نعرفه بأن (۱) نقول: لو وجد لوصل إلينا (۲) وإنّا يتم هذا، إذا ثبت أنّ الأمّة (۳) لم تخلّ بنقل شيء من الشرايع، ولا (٤) نعلم (٥) ذلك إلا (٢) إذا علمنا أنّ الأئمّة معصومون، فلو استدللنا على عصمتهم بالنقل لزم الدور.

وأيضًا فالإجماع لا يصحّ، إلّا إذا كان هناك دليل يستدلّ به أهل الحلّ والعقد كلّهم على ثبوت حكم ويجمعون عليه، أو بعضهم به وبعضهم بمجاز من مجازات القرآن أو أمارة، والكلّ بأمر واحد أو أمور مختلفة يسنح لهم بوجوب غلبة الظن (۱) وإلّا لزم القول في الدين بمجرّد التشهي، ومثل هذا الإجماع في كلّ (۱) حكم محال؛ لاستحالة أن يكون في كلّ حكم دليلٌ قاطعٌ يستدلّ الكلّ به، (۱) أو البعض؛ لامتناع الاشتراك بين العقلاء في (۱) الأمارة بأن يسنح للكلّ أمارةٌ واحدة أو أماراتٌ مختلفة توجب لهم غلبة الظن بأمر واحد فيكونون مشتركين فيها أو فيها يحصل منها، وأيضًا فالأمارة لا تكون دليلًا إلّا على حكم لا يكون معارضًا فلا يشمل (۱۱) الأحكام كلّها؛ إذ أكثرها مختلفٌ فيه (۱۲).



<sup>(</sup>١) لم يرد في "ج»: "نعرفه بأن».

<sup>(</sup>٢) في «ب»: «قوله».، لم يرد في «ج»: «إلينا».

<sup>(</sup>٣) في «ب، ج»: «الإمامة».

**<sup>(</sup>٤)** في «ج»: «إنَّما».

<sup>(</sup>٥) في «س»: «يعلم».

<sup>(</sup>٦) لم يرد في «س، ب، ج»: «إلاّ».

<sup>(</sup>٧) في «ج» زيادة: «به».

<sup>(</sup>٨) لم يرد في «س، ب، ج»: «في كلّ».

<sup>(</sup>٩) قوله «به الكلّ في «س» بدل «الكلّ به».

<sup>(</sup>۱۰) في «ج»: «و».

<sup>(</sup>۱۱) في «ب»: «يشتمل».

<sup>(</sup>١٢) لم يرد في «س»: «فيه».

وأمّا القياس فليس بحجّة؛ أمّا(۱) أوّلًا فإنّه(۲) لا يفيد إلا(٣) الظن(١) الذي قد يخطىء غالبًا، وأمّا ثانيًا فلأنّ القياس لا يتحقّق إلّا في صورة يكون فيها أشياء متهاثلة مجتمعة في حكم صحيح(١) فيجمع أخر، وشرعنا(١) كثيرًا ما يجمع بين المختلفات ويفرّق(١) بين المتهاثلات،(١) فكها في الجاموس والبقر – مثلًا – فإنّها مختلفان بحسب الحقيقة وقد جمع(١) بينها في وجوب الزكاة. وأمّا الثاني(١١) كيوم(١١) العيد وما قبله وما بعده، فإنّها متهاثلة في اليومية ومتفرقة في وجوب صوم أحدها(١١) وحرمة الآخر وندب الثالث.

ولا يجوز أيضًا التمسك بالبراءة الأصلية بأن يقال: الأصل أن تكون الذمّة بريّة عن تلك الأحكام؛ لأنّها تقتضي نفي جميع الأحكام فلم يبق إلّا الإمام (١٤).

وأمّا الكبرى؛ فلأنّه لولم يكن معصومًا لم يؤمّن أن يخلّ بحفظ شيء من الشرعيات فيفوت اللطف بذلك القدر؛ لأنّه ثبتت (١٥) من قبل أنّ الشرعيات ألطاف.



<sup>(</sup>١) لم يرد في «ب»: «أمّا».

<sup>(</sup>٢) في «س، ج»: «فلأنه».

<sup>(</sup>٣) لم يرد في «ج»: «إلا».

<sup>(</sup>٤) قوله «يفيد الظنّ» في «س» بدل «لا يفيد الظنّ».

<sup>(</sup>٥) في «ج»: «صحّة».

<sup>(</sup>٦) في «ج»: «فيجتمع».

<sup>(</sup>٧) في «ب»: «شرعيًا».

<sup>(</sup>٨) في «س»: «تفريق».

<sup>(</sup>٩) في «س، ب، ج» زيادة: «أمَّا الأوَّل».

<sup>(</sup>۱۰) في «س»: «يجمع».

<sup>(</sup>۱۱) في «ج»: «ثانيًا».

<sup>(</sup>۱۲) في «ب»: «فكيوم».

<sup>(</sup>١٣) في «ب»: «أحدهما».

<sup>(</sup>١٤) في «س»: «الإمامة»، قوله «إلّا بعض الأمّه وهو الإمام» في «ب» بدل «إلّا الإمام».

<sup>(</sup>۱۵) في «ج»: «يثبت».



#### [ يجب أن يكون الإمام أفضل من رعيته ]

قوله:

«ويجب أن يكون أفضل من رعيته؛ لقبح تقديم المفضول على الفاضل، ولقوله تعالى: ﴿أَفَكَن يَهْدِى ٓ إِلَى ٱلْحَقِّ أَحَقُّ أَن يُنْبَعَ أَمَن لَا يَهِدِى ٓ إِلَّا أَن يُهُدَىٰ ﴾(١). ويدخل في ذلك كونه: أزهد، وأورع، وأشجع، وأعلم، وأكرم.

ويجب أن يكون منصوصًا عليه؛ لأنّ شرطنا فيه العصمة، وهي من الأمور الباطنة التي لا يطّلع عليها إلّا الله تعالى، فيجب أن يتعيّن بالنص لا بغره (٢).

أقول: الإمام يجب أن يكون أفضل من كلّ واحد<sup>(٣)</sup> من رعيته، والدليل عليه: أنّه لو لم يكن أفضل لكان إمّا مساويًا لغيره، أو أنقص منه.

والأوّل باطل؛ لأنّه ليس أحدهما بأن(١) يكون إمامًا(٥) والآخر مأمومًا أولى من العكس، فيلزم إمّا(٢) كونهما إمامين، وهو باطل بالإجماع(٧)، أو لا يكون واحدٌ منهما إمامًا، وذلك باطل؛ لبطلان خلوّ الزمان من إمام.

والثاني باطل أيضًا؛ لقبح تقديم المفضول على الفاضل فيها هو أفضل منه

<sup>(</sup>۱) يونس:۳۵.

<sup>(</sup>٢) قوله «و يجب أن يكون أفضل إلى آخره» في «م، ج»، و «و يجب أن يكون إلى آخره» في «ب» بدل «و يجب ... بغيره».

<sup>(</sup>٣) لم يرد في «س، ب، ج»: «من كلّ واحد».

<sup>(</sup>٤) في «ب»: «أن».

<sup>(</sup>٥) في «س، ج»: «إمام».

<sup>(</sup>٦) لم يرد في «ج»: «إمّا».

<sup>(</sup>٧) لم يرد في «ج»: «بالإجماع».

ويدخل في [ذلك] كونه يجب أن يكون أفضل، [و] من<sup>(١)</sup> كونه أزهد وأورع وأشجع وأعلم وأكرم؛ لأنّه لو كان في الأمّة أحد أفضل منه في صفة من هذه<sup>(٥)</sup> الصفات يلزم تقديم المفضول على الفاضل بالنسبة إليه في تلك الصفة.

قوله: «و يجب أن يكون منصوصًا عليه»(٦).

أقول (۱): لأنّا مكلّفون باتباعه، و (۱) قد شرطنا فيه العصمة وهي من (۱) الأمور الباطنة التي لا يطّلع عليها غير الله تعالى (۱۱)، فلو لم يجب النصّ للتعيين (۱۱) لها لزم تكليف ما لا يطاق.

وفي قول المصنّف: (بالنصّ لا بغيره)(١٢) نظر؛ إذ (١٣) جاز أن يتعيّن لها بإظهار المعجزة (١٤) على يده كما في القائم ﷺ الآن.



<sup>(</sup>١) لم يرد في «س، ب، ج»: «وفيه».

<sup>(</sup>٢) في «ب»: «كقوله».

<sup>(</sup>٣) يونس: ٣٥.

<sup>(</sup>٤) لم يرد في «ب، ج»: «من».

<sup>(</sup>٥) لم يرد في «س»: «هذه».

<sup>(</sup>٦) في «ب» زيادة: «إلى آخره».

<sup>(</sup>٧) في «ب» زيادة: «الإمام يجب أن يكون منصوصًا عليه»، لم يرد في «ج»: «أقول».

<sup>(</sup>٨) لم يرد في «ب»: «و».

<sup>(</sup>٩) لم يرد في «ب»: «من».

<sup>(</sup>۱۰) لم يرد في «ب»: «تعالى».

<sup>(</sup>۱۱) في «ج»: «المعيّن».

<sup>(</sup>۱۲) في «ب»: «لغيره».

<sup>(</sup>۱۳) في (ج): (إذا).

<sup>(</sup>١٤) في «س، ج»: «المعجز».

# [البحث الثالث في أنّ الإمام بعد الرسول عَلَيْ هو علي بن أبي طالب عَلَيْ ] قوله:

«البحث الثالث: في الإمام بعد رسول الله عَلَيْهُ على بن أبي طالب، ويدلّ عليه وجوه: الأوّل: الإمام يجب أن يكون معصومًا على ما بيّناه، ولا شيء من الصحابة

الذين ادّعي لهم الإمامة بمعصوم، فتعيّن أن يكون هو الإمام، والمقدّمة إجماعيّة. الشاني: النقل المتواتر من الشيعة خلفًا عن سلف، ونقلهُ المخالفُ أيضًا أنّ النبيّ عَيْنَ نصّ عليه بإمرة المؤمنين، وبأنّه خليفة بعده.

الثالث: قوله تعالى: ﴿ إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ, وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوْةَ وَيُؤْتُونَ ٱلثَّلَوْةَ وَيُؤْتُونَ الثَّلَوْةَ وَيُؤْتُونَ الثَّلَوْةَ وَيُؤْتُونَ اللَّهَ عَلَى مقدّمات:

إحداها: أنّ لفظة «إنّما» تفيد الحصر، وهو متّفق عليه بين أهل اللغة.

الثانية: أنّ لفظة «الولي» هنا يراد بها الأَوْلى بالتصرّف، وهو مشهور عند أهل اللغة ويستعمل في العرف؛ لقوله على اللغة ويستعمل في العرف؛ لقوله على الرعيّة»، و«وليّ الدم»، و«وليّ الميت». فنكاحها باطل»، وقولهم: «السلطان وليّ الرعيّة»، و«وليّ الدم»، و«وليّ الميت».

الثالثة: أنّ المراد بـ «الذين آمنوا» بعض المؤمنين؛ لاتّصافهم بصفة ليست عامّة لكلّ المؤمنين، ولأنّه لو كان للجميع كان الوليّ والمتولّى واحدًا، وهو محال.

الرابعة: المراد بذلك البعض هو علي الله الإجماع على أنّه هو الذي تصدّق بخاتمه حالة ركوعه، فنزلت الآية (٢).

أقول: لما عرّف الإمام، وبيّن وجوب نصبه على الله تعالى، وما يجب أن يكون موصوفًا به من الصفات التي هي شرط في الإمامة، شرع في تشخيص الإمام



<sup>(</sup>١) المائدة / ٥٥.

<sup>(</sup>٢) قوله «البحث الثالث في أنّ الإمام بعد النبيّ عليه السلام إلى آخره» في «م، ج»، و «البحث الثالث في أنّ الإمام إلى آخره» في «ب» بدل «البحث الثالث ... الآية».

وتعيينه (١) بعد الرسول (٢) عَلَيْهُ (٣).

والإمام الحقّ بعد الرسول على أمير المؤمنين على بن أبي طالب العلام والدليل على ذلك من وجوه:

أمّا الصغرى؛ فقد تقدّم بيانها.

وأمّا الكبرى؛ فللإجماع.

أمّا(١) أوّلًا فلأنّ (١) الذي ادّعي لهم الخلافة (١) بعد النبيّ عَلَيْ (١) هما (١١) أبو بكر والعباس (١١)، ولا شكّ في كونها كانا كافرين، ثمّ أسلها وذلك ينافي العصمة، فلا يكونان (١٢) معصومين.



<sup>(</sup>١) في «ب»: «يعنيه».

<sup>(</sup>٢) في «ب»: «النبيّ».

<sup>(</sup>٣) قوله «عليه السلام» في «ج» بدل «عليه وآله السلام».

<sup>(</sup>٤) لم يسرد في «س، ج»: «ممن ادّعي فيه الإمامة بعد رسول الله صلّى الله عليه وآله»، لم يرد في «ب»: «صلّى الله عليه وآله».

<sup>(</sup>٥) قوله «عليًا» في «س» بدل «على عليه السلام»، لم يرد في «ب»: «عليه السلام».

<sup>(</sup>٦) لم يرد في (س، ب): (أمّا).

<sup>(</sup>٧) في «س، ب»: «و لأنّ».

<sup>(</sup>٨) في «ج»: «الإمامة».

<sup>(</sup>٩) قوله «غير» في «ب» بدل «عليه السلام»، قول ه «صلّى الله عليه وآله غير علي» في «ج» بدل «عليه السلام هما».

<sup>(</sup>۱۰) في «س، ب»: «هو».

<sup>(</sup>۱۱) في «م» زيادة: «رضى الله عنهما».

<sup>(</sup>۱۲) في «س»: «يكونا».

وأمّا بيان (١) أنّه إذا كان غير علي الله (٢) ليس بإمام وجب أن يكون علي (٣) إمامًا؛ فلأنّه لو لا ذلك لخلا الزمان (٤) عن الإمامة، وذلك باطل؛ لأنّ الإجماع حقّ.

الثاني: النقل المتواتر من (٥) الشيعة خلفًا عن سلف بالنص على على علي الله (١) من النبي على المكنّب ونقله المخالف أيضًا، لكنّب وعم أنّه غير متواتر (٩).

الثالث: قول الله (۱۱) تعالى: ﴿ إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ, وَالَّذِينَ ءَامَنُوا اللَّهِ اللهُ الصَّلَوةَ وَيُؤْتُونَ الرَّكُوةَ وَهُمُ رَكِعُونَ ﴾ (۱۱) والاستدلال بها يتوقّف على مقدّمات:

الأولى: أنّ لفظة «إنّا» تفيد الحصر، وذلك متّفق (١٢) عند أهل اللغة (١٣).



<sup>(</sup>١) قوله «بيانه إذا» في «ج» بدل «بيان أنّه إذا».

<sup>(</sup>٢) لم يرد في «س، ب»: «عليه السلام».

<sup>(</sup>٣) في «س، ج»: «عليًا».

<sup>(</sup>٤) في «س، ب، ج»: «الإجماع».

<sup>(</sup>٥) في «ج»: «عن».

<sup>(</sup>٦) لم يرد في «ب، ج»: «عليه السلام».

<sup>(</sup>٧) قوله «عليه السلام» في «ب» بدل «صلّى الله عليه وآله».

<sup>(</sup>A) في «س، ج»: «لكونه»، في «ب»: «يكون».

<sup>(</sup>٩) ينظر: الصواعق المحرقة للهيتمي: ١/ ١٢٥ الفصل الخامس: في ذكر شبه الشيعة والرافضة، منهاج السنة: ٧/ ٤٤٠ باب: فصل الطرق التي يعلم بها كذب المنقول، البحر لمحيط للزركشي: ٦/ ٢٥٠ فصل: الكلام في متن الحديث، وغيرها.

<sup>(</sup>۱۰) قوله «قوله» في «ب» بدل «قول الله».

<sup>(</sup>۱۱) المائدة: ٥٥.

<sup>(</sup>۱۲) في «ج» زيادة: «عليه».

<sup>(</sup>١٣) ينظر: الجنى الداني في حروف المعني: ١/ ٣٩٥ تحت عنوان: مسألة، تمهيد القواعد: ١/ ٢٥٠، وغيرها.

الثانية: أنّ المراد بالولي هنا(۱) الأولى بالتصرّف؛ لأنّه المشهور في (۲) هذا المعنى عند أهل اللغة (۳) ومستعمل في العرف لقوله على المعنى الذي ذكرناه وعلى الصديق (۵) وليها فنكاحها باطل (۵)، ولأنّه يطلق على المعنى الذي ذكرناه وعلى الصديق (۵) كقوله (۲) تعالى: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بِعَضُهُمْ أَوْلِياً مُ بَعَضٍ ﴿ (٧) أي: أصدقاء بعض، وليس المراد هنا الصديق؛ لأنّها ليست مخصوصة بالبعض، والأصل عدم معنى آخر تقليلا (۸) للاشتراك، فتعيّن أن يراد به ما ذكرناه.

الثالثة (٩): أنّ المراد من «الذين آمنوا» بعض المؤمنين لا كلّهم؛ لوجهين: الأوّل: أنّه موصوف بصفة ليست عامّة للكلّ.

الشاني: أنّه لو كان للجميع لكان الولي والمولّى عليه واحدًا؛ لأنّ الولي إنّما هو للمؤمنين، والتقدير: أنّ هذا المعنى ثابت بالنسبة إلى الجميع فكلّ فرد (١٠) من أفراد المؤمنين يكون وليًّا؛ إذ التقدير ذلك ومولّى (١١) عليه؛ لأنّه من (١٢) المؤمنين والولاية بالنسبة إليهم فيلزم حينئذ أن يكون الولي والمولّى (١٣) عليه واحدًا وذلك محال، فتعيّن



<sup>(</sup>١) قوله «هنا بالولي» في «ج» بدل «بالولي هنا».

<sup>(</sup>٢) لم يرد في «س»: «في».

<sup>(</sup>٣) جامع العلوم في اصطلاحات الفنون:٣/ ٣٢٢.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد بن حنبل ٦: ٦٦ حديث عائشة، وغيره.

<sup>(</sup>٥) في «س، ب»: «التصديق».

<sup>(</sup>٦) في «س، ب، ج»: «لقوله».

<sup>(</sup>۷) التوبة: ۷۱.

<sup>(</sup>٨) في «ب»: «تعليلاً».

<sup>(</sup>٩) في «س»: «الثالث».

<sup>(</sup>۱۰) في «ب» زيادة: «فرد».

<sup>(</sup>١١) في «س، ج»: «متولى»، في «ب» زيادة: «وهو لنا عليه وليًا».

<sup>(</sup>۱۲) في «ب»: «بين».

<sup>(</sup>١٣) في «س، ج»: «المتولى».

ان ب

أنّ يراد من «الذين امنوا» بعض المؤمنين.

الرابعة: أنّ المراد بذلك البعض هو علي الله النه (۱) هو الذي تصدّق بخاتمه حال ركوعه، فنزلت هذه الآية، وإذا تقرّرت هذه المقدّمات ثبت بالضرورة ولاية على الله (۱) وخلافته وإمامته، وذلك (۱) هو المطلوب.

قوله:

«الرابع: الخبر المتواتر يوم الغدير من قوله على: (ألستُ أولى منكُم بِأَنفُسِكُم؟ قالوا: بَلى يَا رَسُولَ الله، فَقال: مَنْ كُنْتُ مَوْلاهُ فَعَلِيٌّ مَوْلاهُ، اللَّهُمَّ وَال مَنْ وَالاهُ وَ قالوه عَالَهُ مَوْلاهُ، اللَّهُمَّ وَال مَنْ وَالاهُ وَ عَادَاهُ، وَانصر مَن نَصَرَه، وَاخذُل مَن خَذَلَه، وَأُدر الحقَّ مَعَه أَينَ ما دَار). ولفظة «مولى» يراد بها الأولى بالتصرّف؛ أمّا أوّلا فللاستعمال، كما قال لسيد العبد: «مولاه»، أي: أولى به.

وأمَّا ثانيًا فلانتفاء معانيها سوى المطلوب.

وأمّا ثالثًا فلأنّ مقدّمة الخبر تدلّ عليه.

الخامس: قوله عَلَيْ الْأَنْتَ مِنِّي بِمَنْزِلَةِ هَارُونَ مِنْ مُوسَى إِلَّا أَنَّهُ لَا نَبِيَّ بَعْدِي»، و «المنزلة» هنا للعموم، وإلّا لما صحّ الاستثناء منها. ومن جملة منازل هارون أنّه لو عاش بعد موسى لكان خليفة؛ لأنّه كان خليفة حال حياته بقوله: «اخْلُفْني في قَوْمِي»، فيكون كذلك بعد وفاته، وإلّا لكان معزولًا عن تلك الولاية، فيكون حطًّا عن منصب النبوّة، ولأنّه كان رسولًا مفترض الطاعة، فلو عاش وجبت عليهم طاعته.

السادس: عَنَّا كان أفضل الصحابة فيكون هو الإمام. أمّا المقدّمة الصغرى فمن وجوه:





<sup>(</sup>١) قوله «على أنّه» في «ب» بدل «لأنّه».

<sup>(</sup>٢) لم يرد في «ب، ج»: «عليه السلام».

<sup>(</sup>٣) لم يرد في «ب»: «إمامته وذلك».

المنة التامعة - الوجلد التام

الأوّل: أنّه جمع من الفضائل النفسانيّة كالعلم والذكاء والكرم، والفضائل البدنيّة كالزهد والعبادة والشجاعة، وغير ذلك ما لم يحصل لأحد من الصحابة.

الثاني: أنّه الله كان في غاية الذكاء والفطنة والحرص على تحصيل المعارف واقتناء الفضائل والمتابعة للرسول على والنبيّ كان شديد الحرص على التكميل، والملازمة بينها شديدة بحيث لا ينفكّ عنه في أكثر الأوقات، ومع حصول القابل وانتفاء الموانع يحصل التأثير على أبلغ أحواله.

الثالث: قوله عَيْنُ: «أَقضَاكُم عَليّ»، والقضاء يستلزم العلم والدين، وقوله: «أَنَا مَدِينَةُ الْعِلْم وَعَلِيٌّ بَابُهَا»، واتّفق المفسّر ون على قوله تعالى: ﴿وَتَعِيهَا آَذُنُ وَعِيَةٌ ﴾ المراد به على الله .

الرابع: قوله ﷺ: «لو كُسرت لي الْوسَادَةُ لَحَكُمْتُ بَيْنَ أَهْلِ التَّوْرَاةِ بِتَوْرَاتِهِمْ وَبَيْنَ أَهْلِ النَّوْرَاةِ بِتَوْرَاتِهِمْ وَبَيْنَ أَهْلِ الْفُرْقَانِ بِفُرْقَانِ بِفُرْقَانِ بِفُرْقَانِ بِفُرْقَانِ بِفُرْقَانِ بِفُرْ قَانِ بِفُرْ وَاللهِمِهُ وَبَيْنَ أَهْلِ الْفُرْقَانِ بِفُرْ قَانِ بِفُرْ قَانِ بِمُورِهِمْ وَبَيْنَ أَهْلِ الْفُرْقَانِ بِفُرْ قَانِ بِفُرْ قَانِ بِمُورِهِمْ وَبَيْنَ أَهْلِ الْفُرْقَانِ بِفُرْ قَانِ بِفُرْ قَانِ بِفُرْ وَاللهِمِهُ وَلَيْنَ أَهْلِ الْفُرْقَانِ بِفُرْ قَانِ بِمُورِهِمْ وَلَهُ يَحْصَلُ لَعْيرِهُ مِن الصحابة ذَلَك.

الخامس: أنّ الصحابة كانوا يرجعون إليه في الأحكام ويأخذون عنه الفتاوى، ويقلّدونه ويرجعون عن اجتهادهم إذا خالفهم وأخطأ أكثرهم في الأحكام، ودهّم على زللهم فرجعوا إليه»(١).

أقول: هذا دليل رابع على إمامة أمير المؤمنين<sup>(۲)</sup> الله<sup>(۲)</sup> و تقريره<sup>(٤)</sup>: أن نقول<sup>(۱)</sup>: إنّ النبي الله نصّ على على الله<sup>(۱)</sup> بالخلافة فيكون خليفة.



<sup>(</sup>١) قوله «الرابع الخبر المتواتر يـوم الغدير إلى آخره» في «م، ج»، و «الرابع الخبر المتواتر إلى آخره» في «ب» بدل «الرابع الخبر المتواتر ... إليه».

<sup>(</sup>۲) في «ب» زيادة: «علي»، في «ج» زيادة: «علي بن أبي طالب».

<sup>(</sup>٣) قوله «صلَّى الله عليه وآله» في «س» بدل «عليه السلام».

<sup>(</sup>٤) في «ب»: «تقديره».

<sup>(</sup>٥) لم يرد في «ب»: «أن نقول».

<sup>(</sup>٦) قوله «عليه» في «س، ب، ج» بدل «على على عليه السلام».



أمّا الكبرى فظاهرة.

وأمَّا الصغرى فيدلُّ عليها الخبر المتواتر يوم الغدير ونقله المسلمون كافَّة.

أمّا الشيعة فنقلوه نقالًا متواترًا، وغيرهم نقله ومنع (۱) تواتره، وهو في (۲) قوله على الشيعة فنقلوه نقالًا متواترًا، وغيرهم نقله ومنع المسلمون في غدير خمّ ألست أولى منكم بأنفسكم؟ قالوا: بلى يا رسول الله، فقال (٤): من كنت مولاه فعلي مولاه (٥) فالمراد (٢) بالمولى (٧) هنا الأولى بالتصرّف وهو المعنيّ بالخلافة (٨) لوجهين:

الأوّل: أنّ (٩) مقدّمة الخبر تدلّ (١٠) عليه، أعنى: قول النبي عَيَّا الله السب الله السبب أولى

العجلد التامع العدد الرابع والعشرون ١٤٤٥هـ - ٢٠٦٤م

<sup>(</sup>١) في «ب»: «منعوا».

<sup>(</sup>٢) لم يرد في «س، ب، ج»: «في».

<sup>(</sup>٣) قوله «عليه السلام» في «م» وما أثبتناه من «ب».

<sup>(</sup>٤) في «ج»: «قال».

<sup>(</sup>٥) حديث الغدير متواترٌ عند الفريقين، وقد رواه أكثر من مئة وعشرين صحابيًّا وصحابية. ينظر تواتره في نفحات الأزهار: ١/ ٣٥. وموسوعة الغدير ج ٢، إذ ذكر فيه الرواة من الصحابة، والتابعين، وطبقات الرواة من العلماء. قال الألبانيّ في سلسلة الأحاديث الصحيحة: ٤/ ٣٤٣ - ٤٤٣: وجملة القول: إنَّ حديث الترجمة [أي حديث الغدير] حديث صحيح بشطريه، بل الأوّل منه متواتر عنه على كما يظهر لمن تتبع أسانيده وطرقه... وقد رأيت ابن تيمية قد ضعف الشطر الأوّل من الحديث [أي من كنت مولاه فهذا عليٌّ مولاه]، وأمّا الشطر الآخر [أي: اللّهم وال من والاه وعاد من عاداه] فزعم أنّه كذب، هذا من مبالغاته الناتجة في تقديري من تسرّعه في تضعيف الأحاديث قبل أنْ يجمع طرقها ويدقق النظر فيها. انتهى

أقول: بل ذلك ناتج عن نصبه وبغضه لأمير المؤمنين الله و إلاّ فحديث الغدير وطرقه ممَّا لا يخفى على مثل ابن تيمية.

<sup>(</sup>٦) في «س، ب، ج»: «والمراد».

<sup>(</sup>٧) في «ب»: «بالولي».

<sup>(</sup>A) قوله «بالخليفة وذلك» في «س، ب، ج» بدل «بالخليفة».

<sup>(</sup>٩) لم يرد في «س»: «أنّ».

<sup>(</sup>۱۰) قوله «الجبرئيل» في «ب» بدل «الخبر تدلّ».

منكم بأنفسكم؟».

الثاني: انتفاء معانيها سـوى المطلـوب؛ إذ لا يليـق بكـمال النبيُّ عَيَّاللَّهُ ووفور عقله وفضله على سائر من عداه من المخلوقات أن يأمر أصحابه بالنزول قائلة الظهيرة(١) في ذلك المكان الحرج ليعلمهم(١) أنّ عليًّا الله صديق المؤمنين، فالمراد به حينئذ ما قلناه وهو الأولوية فيكون إمامًا وهو المطلوب.

البرهان الخامس الدالّ على إمامته عليه (٣) وهو (١) قول النبيّ عَلَيْهُ لعلي ﷺ (°): «أنت منّي بمنزلة هارون من موسى إلّا أنّه لا نبيّ بعدي » (٢) فالمنزلة هنا(٧) للعموم وإلَّا لما صحّ الاستثناء؛ إذ الاستثناء(^) إخراج ما لولاه لدخل، فيكون المعنى حينئذ أنّ جميع ما ثبت لموسى (٩) الله من المنازل بالنسبة إلى هارون(١٠٠) ثابتٌ لعلي الله بالنسبة إلى النبيّ عَلَيْهُ، ومن





<sup>(</sup>١) في «ب»: «الظهير».

<sup>(</sup>٢) في «ج» زيادة: «النبيّ صلّى الله عليه وآله».

<sup>(</sup>٣) لم يرد في «ب»: «السلام».

<sup>(</sup>٤) لم يرد في «س، ب، ج»: «وهو».

<sup>(</sup>٥) لم يرد في «س، ب، ج»: «لعلى عليه السلام».

<sup>(</sup>٦) مسند أحمد بن حنبل: ٣/ ٣٢، صحيح البخاري: ٥/ ١٢٩ كتاب المغازي/ باب غزوة تبوك، صحيح مسلم: ٧/ ١٢٠ كتاب الفضائل/ باب فضائل على الله اسنن ابن ماجة: ١/ ٥٥/ ح ١٢١ فضل على بن أبي طالب اليالا، وغيرها.

٤٥ ح) ١٢١ ( فضل عليّ بن أبي طالب اللهِ، وغيرها

<sup>(</sup>٧) في «ب»: «هاهنا».

<sup>(</sup>٨) لم يرد في «ب»: «إذ الاستثناء».

<sup>(</sup>٩) في «ج»: «لهارون».

<sup>(</sup>۱۰) في «ب» زيادة: «يكون»، في «ج»: «موسى».



جملة منازل هارون من موسى أنّه لو عاش بعده لكان خليفته؛ لأنّه كان خليفة الله من (۱) خليفة له حال حياته؛ لقوله (۱): «اخلفنى في قومي» (۱) فيكون (۱) كذلك بعد وفاته وإلّا لكان معزولًا من تلك الولاية، فيكون حطّا له من (۱) منصب النبوة وذلك غير جائز، فوجب كونه خليفة بعده، وعلي الله فوجب أن يكون خليفة على قومه بعده مفترض عاش بعد النبي عليه فوجب أن يكون خليفة على قومه بعده مفترض الطاعة عليهم فيكون إمامًا، وهو المطلوب.

الدليل السادس (٢): على خلافة (٧) أمير المؤمنين الله أنّه كان أفضل الصحابة، فيكون هو الإمام.

أمّا المقدّمة الأولى (^): فلأنّ الفضائل قسان: بدنيّة ونفسانيّة، وقد كانت بأجمعها (٩) له الله (١٠٠)، وبلغ فيها ما لا يبلغه غيره كما سيأتي تفصيله.

فمن الفضائل النفسانية أفضلها(۱۱)، بل أعظمها صفة العلم(۱۲)، وقد بلغ فيه ما لا يبلغه أحد من الصحابة؛ وذلك لوجوه:



<sup>(</sup>١) في «ب»: «وبقوله»، في «ج»: «بقوله».

<sup>(</sup>٢) الأعراف:١٤٢.

<sup>(</sup>٣) في «س»: «ويكون».

<sup>(</sup>٤) في «س، ب»: «عن».

<sup>(</sup>٥) لم يرد في «ب»: «السلام».

<sup>(</sup>٦) في «س، ب» زيادة: «الدال».

<sup>(</sup>٧) في «س»: «إمامة».

<sup>(</sup>٨) في «ب»: «الأوّل».

<sup>(</sup>٩) في (ج): (أجمعها).

<sup>(</sup>۱۰) لم يرد في «ب»: «السلام».

<sup>(</sup>١١) لم يرد في «س، ب، ج»: «أفضلها».

<sup>(</sup>۱۲) في «س»: «للعلم».

المنة التامعة - المجلد التامع

الثاني: قول النبي (١) عَلَيْ (١) في حقّه: «أقضاكم علي )(١) والقضاء يفتقر إلى جميع العلوم فيكون عالمًا بالجميع، ولم ينصّ على أحد بذلك غيره (١٩)، وإن نقل شيء من النصوص على (١١) بعض (١١) الصحابة فإنّا (١٢) هـ و على علم



<sup>(</sup>١) لم يرد في «س»: «عليه السلام».

<sup>(</sup>٢) قو له ﴿ عَلَيْكُ ﴾ في «ب» بدل ﴿ النَّكِ ﴿ ».

<sup>(</sup>٣) قوله «كان النبيّ صلّى الله عليه وآله» في «ب، ج» بدل «النبيّ صلّى الله عليه وآله كان».

<sup>(</sup>٤) لم يرد في «ب»: «السلام».

<sup>(</sup>٥) في «س»: «أحد».

<sup>(</sup>٦) قوله «قوله» في «س، ب، ج» بدل «قول النبي».

<sup>(</sup>٧) قو له «عليلاً» في «ب، بدل «عَلَيْللهُ».

<sup>(</sup>٨) رواه الخاصّة والعامّة، كما عن أبي يعلى نقله السيوطي في الجامع الصغير: ١/ ٥٨، وابن عساكر في تاريخ مدينة دمشق: ١ / ٣٠٠، وابن أبي الحديد المعتزلي في شرح النهج: ٧/ ٢٢٠، والإيجي في المواقف: ٣/ ٢٢٠، وغيرها.

<sup>(</sup>٩) لم يرد في «ج»: «غيره».

<sup>(</sup>۱۰) لم يرد في «ج»: «في».

<sup>(</sup>١١) قوله «في حقّ» في «س»، و «وفي حقّ بعض» في «ب» بدل «على بعض».

<sup>(</sup>۱۲) في «ب»: «قائمًا»، في «ج»: «إنّما».



خاص، كقوله (۱) عَلَيْ (۱): «أقرأكم علي "۳) أي: أعلمكم بإيراد (۱) القرآن علي وأمثال ذلك.

واتّفق المفسّرون أيضًا على أنّ قوله تعالى (٥): ﴿ وَتَعَيّهَا آَذُنُ وَعِيَةٌ ﴾ (١) المراد به على الله على المبالغة في وصفه بالوعاء (٨) فيستلزم به (١) العلم كهالناه.

الثالث: قوله على: «لو كُسرت ليَ الْوسَادَةُ وجَلَستُ عليها(١٠) خَكَمْتُ بَيْنَ أَهْلِ التَّـوْرَاةِ بِتَوْرَاتِهِمْ وَ بَيْنَ أَهْلِ الْإِنْجِيلِ بِإِنْجِيلِهِمْ »(١١) الخبر، وهو دليل على إحاطته بجميع الشرايع، وهذا مما لم يحصل لغيره (١٢) من الصحابة، بل أكابر الصحابة كانوا

ة التامعة- المجلد التامع العدد الرابع والعشرون ١٤٤٥هـ - ١٠٦٤م

<sup>(</sup>١) في «س»: «لقوله».

<sup>(</sup>٢) قوله «صلّى الله عليه وآله» في «ج» بدل «عليه السلام».

<sup>(</sup>٣) ينظر: شواهد التنزيل: ١/ ٣٩/ ٢٨، الفصل الرابع: في توحده بمعرفة القرآن ومعانيه، وتفرده بالعلم بنزوله وما فيه، اليقين لابن طاووس: ٣٥٢، وكلا الحديثين يشيران إلى شرح المصنف للحديث أي أعلمكم بإيراد القرآن على الله.

<sup>(</sup>٤) في «ب»: «بها يراد».

<sup>(</sup>٥) لم يرد في «ج»: «تعالى».

<sup>(</sup>٦) الأحقاف:١٢.

<sup>(</sup>٧) ينظر: تفسير الطبري: ٢٢ / ٢٢٢، تفسير ابن أبي حاتم: ١ / ١٣٦٩ قوله تعالى: ﴿ أَذُنُّ وَعِيَّةٌ ﴾، ح/ ١٨٩٦١، تفسير الكشاف: ٤/ ٦٠٠.

<sup>(</sup>۸) في «س»: «بالذكاء».

<sup>(</sup>٩) لم يرد في (س، ب، ج): (به).

<sup>(</sup>۱۰) لم يرد في «س، ب، ج»: «جلست عليها».

<sup>(</sup>۱۱) الأمالي، للصدوق: ۲۲۱/ ح ٥٦٠، كتاب سُليم بن قيس: ٣٣٢، الأمالي، للطوسي: ٣٢٥/ ح ٥١٠، الأمالي، للطوسي: ٣٦٦/ ح ٥١٠، الكشف والبيان (تفسير الثعلبي): ٥/ ١٦٢، شواهد التنزيل، للحسكاني: ١/ ٣٦٦/ ح ٣٨٤، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ٦/ ١٣٦ عن المدائني.

<sup>(</sup>١٢) قوله «لأحد غيره» في «ج» بدل «لغيره».

جاهلين بأظهر الأشياء في هذه الشريعة<sup>(١)</sup> كما نُقل<sup>(٢)</sup>.

الرابع: أنّ الصحابة كانوا(٣) يرجعون إليه في العلوم والأحكام ويأخذون عنه الفتاوى ويقلّدونه (٤) ويتركون اجتهادهم إذا خالفهم، وهذا دليل على اعتقادهم بأنّه أعلم منهم فكان أعلم فيكون أفضل، وسيأتي بيان باقي الفضايل النفسانية والبدنية إن شاء الله تعالى(٥).

وأمّا بيان الكبرى، وهو (١) ((كلّ من كان أفضل كان إمامًا)) فقد تقدّم من قبح تقديم المفضول على الفاضل، فينتج أنّ عليًّا الله على الفاضل، فينتج أنّ عليًّا الله على المطلوب.

## قوله:

«السادس: القضايا الغريبة والأحكام العجيبة التي حكم بها ولم يسبقه إليها أحد، كحكم على الحالف بصدقة زنة قيد العبد وهو في رجله قبل حلّه بوضع رجله مع القيد في قصعة عملوءة ماء، ثمّ رفع القيد ووضع برادة الحديد حتّى صعود الماء الى مكانه أولًا وأمره بصدقة زنة البرادة.

و كحكمه بين صاحب خسة الأرغفة وبين صاحب الثلاثة، لمّا أذنا لثالث في الأكل فرمى لهما ثمانية دراهم لمّا تشاحا بأنّ لصاحب الثلاثة درهمًا واحدًا ولصاحب



<sup>(</sup>١) في «سي»: «الشرايعة».

<sup>(</sup>٢) ينظر: تمهيد الأوائل في تلخيص الدلائل: ١/ ٥٤٧، المنتقى من منهاج الاعتدال: ١/ ٣٥٣، اللباب في علوم الكتاب: ٢/ ٣٥٠.

<sup>(</sup>٣) لم يرد في «ج»: «كانوا».

<sup>(</sup>٤) ينظر: تمهيد الأوائل في تلخيص الدلائل: ١/ ٥٤٧، المنتقى من منهاج الاعتدال: ١/ ٣٥٣، اللباب في علوم الكتاب: ٢/ ٣٥٠.

<sup>(</sup>٥) لم يرد في «س، ب، ج»: «إن شاء الله».

<sup>(</sup>٦) في «س، ب، ج» زيادة: «أنّ».



الخمسة الباقي، قسم الأرغفة على أربعة وعشرين جزءًا. وغير ذلك من النكت التي لا تعد ولا تحصى.

السابع: أنّ جميع الفضلاء ينتسبون إليه، فإنّ أهل التفسير يرجعون في علومهم إلى عبدالله بن عباس وهو تلميذ علي الله الرحمن الله الرحمن الرحيم من أوّل الليل الى آخره، والمعتزلة والأشاعرة من المتكلّمين يأخذون علمهم عنه الله.

وكذا النحو هو مستنبطه والدالّ عليه وواضعه لأبي الأسود الدُّوَلي. وعلم الأصول موجود في كلامه دون كلام غيره، وغير ذلك من العلوم.

الثامن: أنّه كان أشجع الصحابة حتّى إنّ الفتوح بأجمعها كانت على يده، ولم يبارزه أحد إلّا قتله، ووقائعه في الحروب مشهورة لا تحصى كثرة، ولم يسبقه أحد تقدّمه، ولا يجوز أحد تأخّر عنه. التاسع: أنّه كان أفضل الصحابة، ولم يترك الدنيا أحد سواه حتّى إنّه طلقها ثلاثاً مبالغة في تركها والرفض لها، ولم يتمكّن أحد من مجاراته، ولا لحق أحد درجته في الترك حتّى كان يصوم ويفطر على قليل من جريش الشعير، وكان يختمه على فقيل له في ذلك فقال: «أَخَاف أن يَضَع أحد ولَدي فيه أَدَامًا». وقال: «وَالله لَقَدْ رَقَعْتُ مِدْرَعَتِي هَذِهِ حَتّى اسْتَحْيَيْتُ مِنْ رَاقِعِها» وهذا سبيل لم يسلكه أحد سواه.

العاشر: أنّه على كان أعبد الناس، ولم يتمكّن أحد من التأسّي به، حتّى إنّ زين العابدين على مع كثرة عبادته ونسكه وكان يصلي في كل يوم وليلة ألف ركعة وكان يرمي بصحيفة على على المتضجّر ويقول «أنّى لي بعبَادَة على على المنابعة المنابعة على المنابعة المنابعة على المنابعة

الحادى عشر: أنّه على كان أكرم الناس بعد رسَول الله على فإنّه عمّر بيده عدّة حدائق وتصدّق بها، وآثر بقوته وقوت عياله ثلاثة أيام: للمسكين واليتيم والأسير، وصبر على الطوى ثلاثة أيام، ونزل فيه ﴿ وَيُطْعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأَسِيرًا ﴾ إلى آخر الآيات، وتصدّق بها معه عدّة مرار، ولم يخلّف شيئًا من المال أصلًا.





الثانى عشر: إخباره بالمغيَّبات يدلُ على كهال فضيلته وذلك في عدَّة مواضع، كإخباره عن نفسه الشريفة بالقتل، وبقتل ولده (۱) الحسين الله وإخباراته في وقعة «النهروان» وغير ذلك، وهو كثير لا يعد ولا يحصى، وقد ذكرنا طرفًا من ذلك في كتاب «نهاية المرام». وإذا ثبت أنّه أفضل كان أولى لما تقدّم» (۱).

اعلم: أنّ من جملة ما يستدلّ به على (٢) فضيلة (٤) على الما أنّ من جملة ما يستدلّ به على (٣) فضيلة (١) على الما أمور منها:

قضاياه الغريبة وأحكامه العجيبة التي لا يهتدي إليها إلّا حذّاق العلماء الأذكياء (١) ، كحكمه (١) على الحالف (١) بصدقة زنة قيد العبد وهو في رجله بأن يوضع رجل العبد مع القيد في إنآء ويوضع عليه ماء إلى أن يصل إلى نهاية سطح القيد ثم يرفع (١) القيد ووضع برادة الحديد عوضه إلى أن ينتهي صعود الماء إلى ما كان، وأمره (١٠) بصدقة زنة الرادة (١١).



<sup>(</sup>١) في «س»: «ولدي».

<sup>(</sup>٢) قوله «السادس» في «م، ج»، و «السادس القضيا الغريبة إلى آخره» في «ب» بدل «السادس ... تقدّم».

<sup>(</sup>٣) في «س» زيادة: «فضيلته».

<sup>(</sup>٤) في «ب»: «أفضلية».

<sup>(</sup>٥) لم يرد في «ب»: «السلام».

<sup>(</sup>٦) في «ب»: «والأذكياء».

<sup>(</sup>٧) في «س»: «كحكمته»، في «ب»: «بحكمة».

<sup>(</sup>A) في «ب»: «الخالف».

<sup>(</sup>٩) في «س، ب، ج»: «رفع».

<sup>(</sup>۱۰) في «ب»: «داء».

<sup>(</sup>١١) ينظر: جواهر الفقه، للقاضي ابن البّراج: ٢٤٣.



ومن قضاياه (١) العجبية كحكمه (٢) بين صاحبي (٣) الأرغفة الخمسة والثلاثة لمَّا جلسا يأكلان فمرّ بها شخص آخر فأذنا(٤) له في الأكل، فأكل معهم ورمى لهم ثمانية دراهم فتشاحًا(٥) وأراد صاحب الثلاثة أن يأخذ نصف الثانية، فأبي صاحب الخمسة فترافعا إلى أمير المؤمنين المالان وتحاكما عنده، فقال لها (٧): تصالحا، وأمر صاحب الثلاثة أن يقبل ما جعله له صاحب الخمسة حيث كان جعل (١) له ثلاثة دراهم فأبي وقال: أريد محض (٩) الحقّ، فقال: لك درهم واحد، ولصاحبك سبعة (١٠٠) حيث قسم (١١) الأرغفة على أربعة وعشرين جزءًا، وغير ذلك من النكت العجيبة، وهذا دليل على كمال حدسه وعلمه وفطنته واطلاعه على المغيّبات.

ومنها: أنَّ جميع الفضلاء ينسبون(١٢) إليه؛ لأنَّ علمي الأصول مأخوذ من كلامه الله الله النصافي والمنافع المامين يرجعون إليه، والعلوم (١٤) العريبة



<sup>(</sup>١) في «ب»: «قضايا».

<sup>(</sup>٢) في «س، ب، ج»: «حكمه».

<sup>(</sup>٣) في «ب»: «صاحب».

<sup>(</sup>٤) في «س»: «وأذنا».

<sup>(</sup>٥) في «ب»: «فنشاجرا».

<sup>(</sup>٦) لم يرد في «س، ج»: «عليه السلام».

<sup>(</sup>V) قوله «فقالهما» في «ب» بدل «فقال لهما».

<sup>(</sup>۸) في «ب: «يجعل».

<sup>(</sup>٩) في «بِ»: ﴿ يُحِقِّ».

<sup>(</sup>١٠) ينظر: كشف اليقين للعلّامة الحلّي: ١٦٥، الاستيعاب في معرفة الأصحاب لابن عبد البّر: ٢/

<sup>(</sup>۱۱) في «ج»: «يقسم».

<sup>(</sup>۱۲) في «س»: «ينتسبون».

<sup>(</sup>۱۳) لم يرد في «س، ب، ج»: «عليه السلام».

<sup>(</sup>۱٤) في «س»: «علم».

هو الذي وضعها، وأهل التفسير ينسبون إليه أيضًا، فإنَّهم(١) يرجعون إلى عبد الله بن العباس وهو تلميذه الله عتى (٢) روي أنّه شرح له في (٣) الباء من بسم الله الرحمن الرحيم من أوّل الليل إلى آخره(٤)، وذلك دالّ على كمال فضله وعلمه.

ومنها شجاعته وزهده وعبادته وكرمه كها هو مذكور في هذا الكتاب وفي كتب أخرى(٥) وهي(٦) أليق بذلك(٧) وهي كتب السير والأحاديث(٨)، وقد بلغ في كلُّ واحدة من هذه الفضائل ما لم(٩) يبلغه أحد (١٠) بإجماع المخالف والموالف وذلك دليل على أنّه بلغ إلى أقصى الكمالات العلميّة والعمليّة.

ومنها: إخباره بالغائبات(١١١) كما أخبر عن نفسه الشريفة بالقتل(١٢١)، وكإخباره عن ولده الحسين الصلاح الله الله أيضًا، وغير ذلك مما لا يعدّ ولا يحصى له (١٤) كما هو



<sup>(</sup>١) في «س»: «وهو لاء».

<sup>(</sup>۲) في «ج» زيادة: «أنّه».

<sup>(</sup>٣) لم يرد في «ب، ج»: «له في».

<sup>(</sup>٤) ينظر: التراتيب الإدارية للكتاني: ١/ ١٤، ٢/ ٢٤٧.

<sup>(</sup>٥) في «ج»: «أخر».

<sup>(</sup>٦) لم يرد في «ج»: «وهي».

<sup>(</sup>٧) لم يرد في «س»: «وهي أليق».

<sup>(</sup>٨) ينظر: مكارم الأخلاق لابن أبي الدنيا: ١/ ٦٧، كشف الاستار عن زوائد البزار للهيثمي: ٢/ ٣٢٩، تاريخ الطبرى: ٢/ ٥٣٣، وغرها.

<sup>(</sup>٩) في «ج»: «لا».

<sup>(</sup>۱۰) في «س، ج» زيادة: «و لا يبلغه».

<sup>(</sup>۱۱) في «س، ب، ج»: «المغيبات».

<sup>(</sup>۱۲) إعلام الورى: ١/ ٣١٠ مناقب آل أبي طالب:٣/ ٣٨٥، البرهان في تفسير القرآن:٨/ ٣٠٠/

<sup>(</sup>١٣) دلائل النبوة لأبي نعيم الاصبهاني: ١/ ٥٨١/ ح ٥٣٠، البداية والنهاية لابن كثير: ١١/ ٥٧٢.

<sup>(</sup>١٤) لم يرد في «ج»: «له».

على ال فة كافٍ فِ الفاضا

مذكور في كتب مناقبه علي (١)، وهذا دليل على قربه من الله تعالى بحيث يظهره على الغيوب، فكان (٢) أفضل.

فقد ثبتت أفضليته بها ذكرناه من الأمور المتعدّدة مع أنّ كلّ واحد منها بانفراده كاف في أفضليته، فكيف المجموع فيكون إمامًا كها<sup>(٣)</sup> تقدّم من وجوب تقديم الفاضل على المفضول وذلك<sup>(٤)</sup> هو المطلوب.

## [البحث الرابع في إمامة باقي الأئمّة الملك ]

قوله:

«البحث الرابع: في إمامة باقي الأئمّة الاثني عشر الكلاء،

لّما بيّنا العصمة في الإمام، وحيث اختصاص الإمامة بالاثني عشر الميّم، وإلّا لزم خرق الإجماع؛ إذ كلّ من أثبت العصمة قال بإمامتهم خاصّة دون غيرهم. ومن النقل المتواتر عن الشيعة خلفًا عن سَلَف بِنَصِّ النّبيِّ عَلَى كلّ واحد منهم، وبنص كلّ إمام على من بعده، ولأنّ غيرهم في زمانهم لم يكن أفضل منهم ولا ساواهم في الفضل، بل كلّ واحد منهم في زمانه كان أفضل من كلّ موجود فيه من أشخاص البشر، فيكون أولى بالإمامة.

وأمّا غيبة الإمام ﷺ، إمَّا لِخُوفه على نفسه من أعدائه أو خوفه على أوليائه، فلا يظهر لا عامًّا ولا خاصًّا، وإمّا لمصلحة خفيّة استأثر الله تعالَى بعلمها.

ولا استبعاد في طول عمره الله فقد وجد في الأزمنة الماضية والقرون الخالية من عمّر عمرًا مديدًا أطول من عمره، وإذا ثبت أنّ الله تعالى قادر على كلّ مقدور،

التامعة- العجلد التامع العدد الرابع والعشرون ١٤٤٥هـ - ١٠٢٤م

<sup>(</sup>١) لم يرد في «س، ب، ج»: «عليه السلام».

<sup>(</sup>۲) في «ب»: «وكان».

<sup>(</sup>٣) في «س، ب، ج»: «لما».

<sup>(</sup>٤) لم يرد في «ج»: «ذلك».

ولا شكَّ في إمكان بقائه الله مدّة طويلة، فلا استبعاد.

ووجوب القطع بوجوده على هذا العمر الطويل؛ للنصِّ الدَّالُ عليه مِنَ النَّبِيِّ هِذَا العمر الطويل؛ للنصِّ الدَّالُ عليه مِنَ النَّبِيِّ فَي كُلِّ النَّبِيِّ فَي كُلِّ ومن الأئمّة المنقول متواترًا من الإمامية، ولوجوب نصب الرئيس في كلّ زمان، ووجوب عصمته»(۱).

أقول (٢): لمّا أثبت إمامة علي الله شَرَعَ في إثباتِ إمامة باقي الأثمّة الله (٣) من أو لاده، والدليل على ذلك من وجوه:

الأوّل: أنّه لو لم نقل (٤) بإمامتهم للزم خرقُ الإجماع، وذلك باطل، فيجب القول بإمامتهم، وإنّما قلنا ذلك؛ لأنّا لو قلنا بالعصمة ولم نقل (٥) بإمامتهم كان ذلك مخالفًا لجميع المسلمين، أمّا ما عدا الشيعة فلا يشترط العصمة، و(١) أمّا الشيعة فلا تقول بغير إمامتهم.

الثاني: النقل المتواتر من الشيعة خلفًا عن سلف بنصّ النبيّ عَلَيْ النقل المتواتر من الشيعة خلفًا عن سلف بنصّ النبيّ عَلَيْ (۱) على كلّ واحد منهم على من بعده، والتواتر مفيد لليقين فكانت (۱) إمامتهم حقًّا (۱)، وذلك هو المطلوب.



<sup>(</sup>١) قوله «البحث الرابع في إمامة باقي الأئمة عليهم السلام إلى آخره» في «م، ج»، و «البحث الرابع في إمامة باقي الأئمة عليهم السلام» في «ب» بدل «البحث الرابع ... عصمته».

<sup>(</sup>٢) لم يرد في «س»: «أقول».

<sup>(</sup>٣) لم يرد في «ب»: «أقول: لمّا أثبت إمامة على عليه السلام شرع في إثبات إمامة باقي الأئمّة عليهم السلام»

<sup>(</sup>٤) في «ب»: «يقل».

<sup>(</sup>٥) في «ب»: «يقل».

<sup>(</sup>٦) لم يرد في (ج): (و).

<sup>(</sup>V) قوله «عليه السلام» في «س» بدل «صلَّى الله عليه وآله».

<sup>(</sup>٨) في «س»: «فكان»، في «ب»: «وكان».

<sup>(</sup>٩) في «س، ج»: «حقّة».

- المجلد التامع العدد الرابع والعشرون 1820هـ - 1716م

الثالث: أنّ كلّ واحد من هؤلاء الأئمّة الله كان أفضل من كلّ واحد (١١) من أهل زمانه (٢١)، فوجب أن يكون إمامًا؛ لما تقدّم من وجوب تقديم الفاضل على المفضول.

وأمّا سبب غيبة الإمام (٢) على فجاز (٤) أن تكون لخوفه على نفسه، وإمّا لمصلحة خفيّة استأثر الله تعالى بعلمها (١٠).

و(١٠) أمّا استبعاد طول عمره من المخالف فهو جهلٌ محضٌ؛ لأنّ الله تعالى قادر على كل مقدور، فجاز أن يعمّر شخصًا (١٠) هذه المدّة، بل أكثر منها مع أنّه وجد في الأزمنة الماضية والقرون الخالية من عمّر عمرًا مديدًا أطول من عمره على كنوح والخضر المنافية والقرون الخالية، والدجال (٩) وغيره من الأشقياء، وإذا (١٠) جاز في الطرفين – أعني طبقة الأنبياء المنافية الأشقياء – فَلِمَ لا يجوز أن يوجد في الطبقة المتوسّطة، أعنى طبقة الأولياء؟!

وأمَّا الجرزم(١٢) بوجوده الله (١٣) هذا الزمان؛ فلأنَّ الإمامة واجبة على الله

<sup>(</sup>١) لم ير د في «ب، ج»: «واحد».

<sup>(</sup>٢) قوله «من كلّ من كان في زمانه» في «س» بدل «من كلّ واحد من أهل زمانه».

<sup>(</sup>٣) في «ب» زيادة: «القائم».

<sup>(</sup>٤) في «س»: «فجائز».

<sup>(</sup>٥) قوله «استأثر ليس له يعلمها» في «ب» بدل «استأثر الله تعالى بعلمها».

<sup>(</sup>٦) لم يرد في «ب»: «و».

<sup>(</sup>٧) في «ب» زيادة: «من».

<sup>(</sup>A) لم يرد في «س، ب، ج»: «عليها السلام».

<sup>(</sup>٩) لم يرد في «ب»: «والدجال».

<sup>(</sup>۱۰) في «ب»: «فإذا».

<sup>(</sup>١١) لم يرد في «س، ب، ج»: «عليهم السلام».

<sup>(</sup>۱۲) في «س، ب، ج» زيادة: «والقطع».

<sup>(</sup>۱۳) في «ب» زيادة: «في».

تعالى؛ لكونها(١) لطفًا كم تقدّم، والعصمة شرط فيها كما سبق، وكلّ من قال بهاتين المقالتين لزمه القول بإمامته عليه فيكون حيًّا موجودًا إمامًا، وهو المطلوب.

<sup>(</sup>١) في «م» زيادة: «لكونها»



## المصادرُ والمراجعُ

- الاستيعاب في معرفة الأصحاب: يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد الله بن محمد بن عبد البر القرطبي (ت٢٣٤هـ)، تحقيق علي محمد البجاوي، دار الجيل، بيروت، ١٤١٢هـ.
- أصول الإيمان: أبو منصور عبد القادر بن طاهر التميمي البغدادي (ت٤٢٩هـ)،
   تحقيق إبراهيم محمد رمضان، دار ومكتبة الهلال، ببروت، ٢٠٠٣م.
- ٣. أعلام الشيعة، الشيخ جعفر المهاجر،
   دار المؤرخ العربي، بيروت، ط۱،
   ١٤٣١هـ/ ٢٠١٠م.
- ٤. الأعلام، خير الدين الزركلي
   (ت١٤١٠هـ)، دار العلم للملايين،
   بيروت، ط٥، ١٩٨٠م.
- اعلام الورى بأعلام الهدى: الشيخ أحمد بن علي بن أبي طالب الطبرسي (ت٨٥٥هـ)، تحقيق: مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، مطبعة ستارة، قم، ط١٤١٧هـ.
- آعيان الشيعة، السيد محمد بن عبد الكريم الأمين الحسيني العاملي (ت١٣٧١هـ)،
   حققه وأخرجه حسن الأمين، دار التعارف للمطبوعات، بيروت، ط،
   ١٤٠٣هـ.

- ٧. الأمالي: الشيخ الصدوق أبو جعفر
   محمد بن علي بن الحسين القمي (ت
   ٣٨١هـ)، كتابجي، طهران، ط٦،
   ١٣٧٦ش.
- ٨. الأمالي، شيخ الطائفة أبو جعفر محمد
   بن الحسن الطوسي (ت٤٦٠هـ)، قسم
   الدراسات الإسلامية في مؤسسة البعثة،
   دار الثقافة، قم، ط، ١٤١٤هـ.
- البحر المحيط في أصول الفقه: بدر الدين محمد بن عبد الله بن بهادر الزركشي (ت٤٧٩هـ)، دار الكتبي، ط١، ١٩٩٤م.
- ١٠. البداية والنهاية: أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير الدمشقي (ت٤٧٧هـ)،
   تحقيق عبد الله بن عبد المحسن التركي،
   دار هجر للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان، الجيزة، ط١٤١٨هـ.
- البرهان في تفسير القرآن، السيد هاشم البحراني (ت١١٩هـ)، حققه وعلق عليه لجنة من العلماء والمحققين الأخصائيين، مؤسسة دار المجتبى للمطبوعات، مطبعة ولي العصر، قم، ط۲، ١٤٣٤هـ.
- ۱۲. تاریخ الطبری، محمد بن جریر بن یزید بن کثیر الطبری (ت۳۱۰هـ)، دار التراث، بیروت، ط۲، ۱۳۸۷هـ.



١٣. تاريخ مدينة دمشق، على بن الحسين ابن عساكر (ت٧١هـ)، تحقيق على شيري، دار الفكر العربي، بيروت، ١٤١٥هـ.

١٤. التراتيب الإدارية ( نظام الحكومة النبوية)، محمد عبد الحي بن عبد الكبيرالحسني الادريسي المعروف بعبد الحي الكتاني (ت١٣٨٢هـ)، تحقيق: عبد الله الخالدي، دار الأرقم، بيروت، ط۲، د. ت.

١٥. تفسير القرآن العظيم، محمد بن ادريس بن المنذر التميمي الرازي ابن أبي حاتم (ت٣٢٧هـ)، تحقيق: أسعد محمد الطيب، مكتبة نزار مصطفى الباز، السعودية، ط٣، ١٤١٩هـ.

١٦. تكملة أمل الآمل، السيد حسن الصدر (ت١٣٤٥هـ)، تحقيق: حسين على محفوظ وعبد الكريم الدباغ وعدنان الدباغ، دار المؤرخ العربي، بيروت، 1٤٢٩هـ

١٧. تلخيص الشافي، شيخ الطائفة أبو جعفر محمد بن الحسن الطوسي، (ت٤٦٠هـ)، قدم له وعلق عليه: السيد حسين بحر العلوم مكتبة المحبين، قم، ١٣٨٢ ش.

١٨. تمهيد الأوائل في تلخيص الدلائل: محمد بن الطيب بن محمد بن جعفر أبو بكر الباقلاني (ت٤٠٣هـ)، تحقيق:

عاد الدين أحمد حيدر، مؤسسة الكتب الثقافية، بروت، ط١، ١٤٠٧هـ/

١٩. تمهيد القواعد بشرح تسهيل الفوائد، محمد بن يوسف بن أحمد محب الدين الحلبي المعروف بناظر الجيش (ت٧٧٨هـ)، تحقيق د. على محمد فاخر وآخرين، دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، ط١، ١٤٢٨هـ.

٠٠. جامع البيان عن تأويل آي القرآن، محمد بن جریر بن یزید بن کثیربن غالب الآملي الطبري (ت٠١٣هـ)، تحقيق د. عبد الله بن المحسن التركي، دارهجر للطباعة والنشر والتوزيع والاعلان، ط۱،۲۲۲هـ/۲۰۰۱م.

٢١. جامع العلوم في اصطلاحات الفنون، القاضي عبد النبي بن عبد الرسول الأحمد نكري (ت ق١٢هـ)، عرب عبارته الفارسية: حسن هاني فحص، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤٢١هـ/٠٠٠٠م.

٢٢. الجامع الصغير في أحاديث البشير النذير، عبد الرحمن بن أبي بكر جلال الدين السيوطي (ت٩١١هـ)، دار الفكر، بىروت، ١٤٠١هـ

٢٣. الجنَّى الداني في حروف المعاني، أبو





محمد بدر الدين حسن بن قاسم المصري المالكي (ت٤٩هـ)، تحقيق د. فخر الدين قباوة، الاستاذ محمد نديم الفاضل، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٣هـ/ ١٩٩٢م.

٢٤. دلائل النبوة، أبو نعيم أحمد بن عبد الله بن أحمد بن إسحاق الأصبهاني (ت٠٣٤هـ)، تحقيق د. محمود رواس قلعه جي، عبد البر عباس، دار النفائس، بيروت، ط٢، ٢٠٦هـ.

٢٥. الذريعة إلى تصانيف الشيعة، آغا بزرك الطهراني (ت١٣٨٩هـ)، دار الأضواء، بروت، ط٣، ٣٠٤هـ.

77. روضات الجنات في أحوال العلماء والسادات، الميرزا محمد باقر الموسوي الخونساري (ت ١٣١٣هـ)، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١، ١٤٣١هـ

۲۷. رياض العلماء وحياض الفضلاء، عبد الله الافندي الاصبهاني (ت١١٣٠هـ)، تحقيق: السيد أحمد الحسيني، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت، ط١،

٢٨. سنن ابن ماجة، أبو عبد الله محمد بن يزيد
 القزويني (ت٣٧٧هـ) تحقيق: محمد فؤاد

عبد الباقي، دار إحياء الكتب العربية القاهرة، د، ت.

۲۹. سنن الترمذي (الجامع الصحيح)، محمد بن عيسى الترمذي (ت٢٧٩هـ)، تحقيق: عبد الوهاب عبد اللطيف، دار الفكر للطباعة، بيروت، ط٢، ٣٠٠هـ.

.٣٠. سير أعلام النبلاء، شمس الدين الذهبي (ت٧٤٨هـ)، تحقيق شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٩، ١٤١٣هـ.

اس. الشافي في الإمامة، الشريف المرتضى أبو القاسم علي بن الحسين الموسوي البغدادي (ت٣٦هـ)، تحقيق: السيد عبد الزهرة الحسيني، مؤسسة الإمام الصادق الله طهران، ط٢،

٣٢. شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد المعتزلي(ت ٢٥٦هـ)، تحقيق أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية، مكتبة آية الله المرعشي، قم، ١٤٢٠هـ.

٣٣. شواهد التنزيل لقواعد التفضيل: الحسكاني عبيد الله بن أحمد الحنفي النيسابوري (ت ق٥)، مؤسسة الطباعة والنشر، طهران، ط١٤١١هـ.



- ٣٤. صحيحُ البخاري: محمد بن إسماعيل البخاری (ت۲٥٦هـ)، دار الفكر، بىروت، ١٤٠١هـ
- ٣٥. صحيح مسلم: أبو حسن مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري (ت٢٦١هـ)، دار الفكر بيروت، ط٢، ١٤١٤.
- ٣٦. الصواعقُ المحرقةُ على أهل الرفض والضلال والزندقة، أحمد بن محمد بن على بن حجر الهيتمي (ت٩٧٤هـ)، تحقيق عبد الرحمن بن عبد الله التركي، كامل محمد الخراط، مؤسسة الرسالة، بروت، ط۱، ۱۶۱۷هـ-۱۹۹۷م.
- ٣٧. طبقاتُ أعلام الشيعة: الشيخ آغا بزرك الطهراني (ت ١٣٨٩هــ)، دار إحياء التراث العربي، بسروت، ط١، ١٤٣٠هـ.
- ٣٨. طبقاتُ المعتزلة: أحمد بن يحيى بن مرتضى (ت ۸٤ هـ) تحقیق د. سوسنه دیفلند، دار مكتبة الحياة، ببروت، د.ت.
- ٣٩. فلاسفةُ الشيعة حياتُهم وآراؤُهم، عبد الله نعمة، مطبعة دار الكتاب الإسلامي، قم، ط۱، ۱۹۸۷م.
- ٤ . قصص العلاء ورسالة سبيل النجاة، المرزا محمد بن سليان التنكابي (ت ٠ ١٣٢ ه\_) مطبعة: سليان زادة، قم،

- ط۲، ۱٤۲۷هـ
- ٤١. كتابُ سُليم بن قيس، سُليم بن قيس الهلالي (ت٦٧ه)، تحقيق: محمد باقر الأنصارى، مطبعة دليل ما، قم، ١٤٢٢هـ.
- ٤٢. الكشَّافُ عن حقائق غوامض التنزيل: محمود بن عمر بن أحمد الزمخشري (ت٥٣٨هـ)، دار العربي، بيروت ط٣، ۱٤٠٧هـ
- ٤٣. كشفُ الأستار عن زوائد البزار، نور الدين على بن أبي بكر بن سليمان الهيثمي (ت ۸۷۰هـ)، تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط۱، ۱۳۹۹هـ/ ۱۹۷۹م.
- ٤٤. كشفُ المراد في شرح تجريب الاعتقاد، العلّامة الحلي، جمال الدين الحسن بن يوسف ابن المطهّر (ت٧٢٦هـ)، صححه وعلق عليه اية الله الشيخ حسن زادة الاملى، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجاعة المدرسين، قم، ط٤، ١٤١٣هـ.
- ٥٤. كشف اليقين في فضائل أمير المؤمنين عليه العلامة الحلّى، جمال الدين الحسن بن يوسف ابن المطهّر (ت٧٢٦هـ)، تحقيق: حسين الدركاهي، طهران، ١٤١١هـ.





- 23. الكشفُ والبيانُ عن تفسير القرآن (تفسير الثعلبي)، أحمد بن محمد بن إبراهيم الثعلبي (ت٧١٧هـ)، دار إحياء التراث العربي، بروت، ١٤٢٢هـ.
- 24. الكُنى والألقابُ: الشيخ عباس القمي (ت١٣٣٩هـ)، مكتبة الصدر، طهران، ط٥، ١٣٦٨ش.
- 24. اللبابُ في علوم الكتاب، سراج الدين عمر بن علي بن عادل الحنبلي الدمشقي (ت٥٧٧هـ)، تحقيق عادل أحمد عبد الموجود، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٩هـ/ ١٩٩٨م.
- 93. لسان الميزان، شهاب الدين أحمد بن علي المعروف بابن حجر العسقلاني (ت٨٥٦هـ)، أشرف على تحقيقه محمد عبد الرحمن المرعشلي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط٢، ٢٠٠١م.
- ٥٠ مجالس المؤمنين، القاضي نور الله المرعشي
   (ت١٠١٩هـ)، تعريب وتحقيق محمد
   شعاع فاخر، مطبعة شريعت، المكتبة
   الحيدرية ط١، ١٩٨٧م.
- ۱ ه. المحصل (محصل أفكار المتقدمين والمتاخرين)، فخر الدين محمد بن عمر بن الحسين الرازي (ت٢٠٦هـ)، تقديم وتحقيق حسين آتاي، منشورات الشريف

- الرضي، قم، ط١، ١٤٢٠ه.
- ٥٢. مرآة الكتب، علي بن موسى التبريزيّ (ت ١٣٣٠هـ) تحقيق محمد علي الحائري، مكتبة آية الله المرعشي النجفي، قم، ط١، ١٤١٤هـ.
- المسلك في أصول الدين، المحقق الحين الحقق الحين الحين الحسن الحين جعفر بن الحسن (ت٦٧٦هـ)، تحقيق رضا الاستاذي، مجمع البحوث الإسلامية، مشهد، ط١، ١٤١٤هـ.
- ٥٥. مسند أحمد، أحمد بن حنبل (ت ٢٤١هـ)،
   تحقيق أحمد محمد شاكر، دار الحديث،
   القاهرة، ٢٤٢٦هـ.
- 00. معجم طبقات المتكلمين، لجنة علمية في مؤسسة الإمام الصادق الله ، تقديم وإشراف الشيخ جعفر السبحاني، مؤسسة الامام الصادق الله ، قم، ط١،
- ٥٦. معجم المؤلفين، عمر رضا كحالة، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١،
   ١٣٧هـ.
- ٥٧. المغني في أبواب التوحيد والعدل، القاضي عبد الجبار (٤١٥هـ)، تحقيق جورج قنواني، الدار المصرية، القاهرة، ١٩٦٥م. مقابس الأنوار ونفائس الأسرار في أحكام النبي المختار وآله الأطهار، الشيخ



وه. مقالات الإسلاميين واختلافات المصلين، أبو الحسن علي بن إساعيل الأشعري (ت٣٠هـ)، فرانس شتاينر، فيسبادن، ط٣، ١٤٠٠هـ.

الحسيني اليزدي، د. ت.

أسد الله الكاظمي (ت١٢٣٧هـ) تحقيق

السيد حاجى أغا ابن المرحوم محمد

.٦٠. مكارم الأخلاق، أبو بكر عبد الله بن محمد البغدادي المعروف بابن أبي الدنيا ( ت ٢٨١هـ)، تحقيق مجدي السيد إبراهيم، مكتبة القرآن، القاهرة، د. ت.

۱٦. الملل والنحل، محمد بن عبد الكريم الشهرستاني (ت٤٨٥هـ) تحقيق محمد سيد كيلاني، مطبعة دار المعرفة، بيروت، د. ت.

٦٢. مناقب آل أبي طالب، ابن شهر آشوب (ت٥٨٨هـ)، تحقيق لجنة من أساتذة النجف الأشرف، مطبعة الحيدرية، النجف الأشرف، ١٣٧٦هـ/ ١٩٥٦م.
٦٣. المنتظم في تاريخ الملوك والأمم، جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزيّ (ت٩٥٠هـ)، تحقيق محمد عبد القادر عطا، ومصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٩٩٢م.

٦٤. المنتقى من منهاج الاعتدال في نقض كلام

أهل الرفض والاعتزال، شمس الدين محمد بن أحمد الذهبيّ (ت٧٤٨هـ)، تحقيق محب الدين الخطيب، د. ت.

70. منهاج السنة النبوية في نقض كلام الشيعة القدرية، أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام ابن تيمية الحراني (ت٧٢٨هـ)، تحقيق محمد رشاد سالم، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، ط١،٢٠٦هـ/ ١٩٨٦م.

17. المواقف في علم الكلام، عضد الدين القاضي عبد الرحمن بن أحمد الايجي (ت٢٥٧هـ)، عالم الكتب، بيروت د.ت.

٦٧. موسوعة طبقات الفقهاء: الشيخ جعفر السبحاني، مؤسسة الإمام الصادق ﷺ،
 قم، ١٤١٨هـ.

٦٨. الوافي بالوفيات: صلاح الدين خليل بن أييك بن عبدالله الصفدي (ت٤٧٦هـ)،
 تحقيق أحمد الارناوؤط وتركي مصطفى،
 دار إحياء التراث، بيروت، ١٤٢٠هـ

19. اليقين باختصاص مولانا على الله بأمرة المؤمنين، السيد رضي الدين علي بن طاوس الحليّ (ت377هـ)، تحقيق الأنصاري، مطبعة نمونه، مؤسسة دار الكتاب، ط1، 121هـ

