# الولايةُ التكوينيَّةُ في الحلَّةُ دراسةٌ في نظرية السَّيِّد حيدر الآملي

# ومقارنتها بوجهة نَظَر المتكلِّمين والفلاسفة الصدرائيين

ترجمة: د. يزن كامل عليّ مركز العلامة الحلي الله وحدة الترجمة

عباس ميرزائي كليّة اللاهوت والأديان جامعة الشهيد بهشتي-طهران a mirzaei@sbu.ac.ir

رابط الكتاب: https://doi.org/10.62745/muhaqqiq.v9i24.321

## الملخص

يعرضُ هذا البحث نظرية الولاية التكوينيّة عند السيد حيدر الآملي (ت ٨٧٨هـ) والمباني الخاصّة بها ومقارنتها بنظريّة الفلاسفة والمتكلّمين، إذ تقوم الولاية التكوينيّة للأنبياء والأئمّة الميلاقة بين الله تعالى وبين الخلق، وعليه سنركّز على الأصول المعرفيّة لنظريّة السيد الآمليّ والنتائج المترتبة عليها، وبناءً على أسلوب تحليليٍّ توصيفيٍّ، ومطالعة للتراث العلميّ للسيّد حيدر وبناءً على أسلوب تحليليٍّ توصيفيّ، ومطالعة للتراث العلميّ للسيّد حيدر الآملي نراه قد سعي لتمهيد الطريق أمام تَحقُّق الولاية التكوينيّة في الإنسان من خلال مبدأ تعين الذات بحقيقة تقبل التكثر، كها تبدو فروقات بين وجهة نظره والنظريّات الفلسفيّ العليّ أداة تصرّف وتصرّف في من الفلسفيّ العليّ أداة تصرّف وتصرّف عند الآمليّ فَمُنْبَثيّ وعن سلطته، وبوصفه فانيًا في الحقّ، فإرادته إرادة الله، وبهذا يفترق عن المتكلمين القائلين بإرادة استقلاليّة للإنسان، وعن الفلاسفة الذين يرونها في طول إرادة الله تعالى.

#### الكلمات المفتاحيّة:

السيد حيدر الآملي، التصوف، العرفان الشيعيّ، الولاية التكوينيّة.



### Ontological Guardianship in Hillah A Study of Sayyid Haydar Al-Amuli's Theory and its Comparison with the Perspectives of Theologians and Sadrian Philosophers

Abbas Mirzaei Faculty of Theology and Religions Shahid Beheshti University, Tehran Translated by: Dr. Yazan Kamel Ali Al-Allama Al-Hilli Center Translation Unit

#### a mirzaei@sbu.ac.ir

Abstract

This research explores the theory of ontological guardianship (wilayah takwiniyyah) as presented by Sayyid Haydar Al-Amuli (d. 878 AH), its foundational principles, and a comparison with the views of philosophers and theologians. The concept of ontological guardianship of the prophets and imams (peace be upon them) is grounded in the relationship between God Almighty and His creation. Accordingly, the study focuses on the epistemological underpinnings of Al-Amuli's theory and its consequent implications.

Using an analytical and descriptive approach and a detailed examination of Al-Amuli's scholarly legacy, it becomes evident that he sought to pave the way for the realization of ontological guardianship within humans through the principle of self-determination aligned with an essence capable of multiplicity. Notably, differences emerge between his perspective and the Sadrian philosophical theories. In the philosophical causal system, the guardian (wali) acts as a mere instrument of action, where authority is seen as a trust, based on divine ownership. In contrast, Al-Amuli perceives the guardian's authority as stemming from his own sovereignty and as someone annihilated in the Divine, where his will becomes that of God's. This stance diverges from theologians who argue for an independent human will and from philosophers who view human will as a continuation of Divine will.

Keywords:

Sayyid Haydar Al-Amuli, Sufism, Shiite Mysticism, Ontological Guardianship.





### بِسْ إِللَّهِ ٱلرَّحْمَازِ ٱلرِّحِيمِ

#### القدمة

كانت مدرسة الحلّة واحدةً من أعظم المدارس الشيعيّة على مرّ التاريخ، هذه المدرسة التي تحظى بأهمية من مختلف النواحي العلميّة: الفقه، الحديث، الرجال، الفلسفة والكلام، وكان العرف ان بمعناه الخاصّ -العرفان النظريّ-من الموضوعات الرائجة في الحلَّة فمنذ القرن السابع بدأ يأخذ صبغته الشيعيّة ووسعته الفلسفة والكلام بمرور الأيّام، وانبرى من الشخصيّات المؤتّرة في هذا المجال السيدُ حيدر الآمليّ (ت ٧٨٧هـ ) تلميذ نصير الدين الكاشانيّ الحلّيّ وفخـر المحقّقين ابـن العلامة الحلّيّ، إذ يعـدُّ من أكبر المؤثّريـن في تاريخ الفكر العرفانيّ الإماميّ بل يمكن القول بأنّه شخصيّة استثنائيّة في مجال تأسيس المعرفة العرفانيّة في القرن الثامن، ويعدّ كتابه جامع الأسرار أول منظومة في العرفان الإماميّ وسابقة حتى تاريخه، والآمليّ أوّل علماء الشيعة الذين سعوا إلى تفسير وتطبيق تعاليم ابن عربيّ على العرفان الشيعيّ مّا أدّى إلى نقطة انعطاف في تاريخ التصوف والعرفان الإسلاميّ، ليستكمل محاولاته هذه في كتابه نص النصوص الشرح على فصوص الحكم لابن عربي(١)، كما انتقد ابنَ عربي في موارد صعبة، وإن كانت الروح الحاكمة على فكر الآمليّ العرفانيّة التناغم بين الفكر الشيعيّ والصوفيُّ انطلاقًا من آراء ابن عربيّ، ويرى السيد الآمليّ في الجمع بين التشيع والتصوف، العرفانَ الإسلامي الحقيقيّ بل والإسلام الأصيل كذلك(٢).

وعن أهميّة موضوع السيد حيدر الآمليّ يمكن القول إنّه من أوائل الشخصيّات الشيعيّة التي اشتغلت في التبيين والتنظير للولاية التكوينيّة في الفكر الإماميّ ولم يسبقه في هذا أيّ عالم إماميّ ، كما يعدُّ أول عارف قام بنقد

٥٣



ابن عبريّ في الولاية التكوينيّة، إذ اعتقد بصدق الولاية التكوينيّة على غير نبيّ الإسلام، والأئمة المن والأهميّة الأخرى تتجلّ في التأثير الكبير الذي خلَّفة على الشخصيّات والتيّارات العرفانيّة التي جاءت بعده كالملا صدرا (ت ٥٤٠١هـ)، الحكمة المتعالية، الفيض الكاشانيّ (ت ١٠٩٠هـ) والصدرائيين الجدد، فضلًا عن تَمَتُّع نظريّـة الآمليّ من جهة أخرى بأهميّة تكمن في تأسيس العلماء المعاصرين نظامًا منسجمًا على فكرة الولاية التكوينيّة ممّا مهد الطريق أمام حضور المباني الفلسفيّة والعرفانيّة، لتبدو أبرز مصاديقها حاليًّا في الحكمة المتعالية التي تأثرت بالتيارات العلمية السابقة عليها كابن عربي (ت ٦٨٣هـ)، وفلسفة الإشراق، وكذلك فالسيّد الآمليّ من أشهر المنظّرين في تاريخ العرفان الإماميع؛ لـذا يظهر البحث في نظرية الولاية التكوينيّة لديه ومقارنتها مع الفلاسفة والمتكلِّمين مدى التحوّلات والتطورات المعرفيّة فيه، وتتبدّى صعوبة هذه المسألة عند استعمال الآيات والروايات بغية تأييدها فيقارنها المفكرون مع تعاليم الوحيّ كلّ من الزواية التي يرتئيها، وتبقى الصعوبة مخيّمة على فهم هذه النظريّة مهم كان المبنى المتّخذ، ولهذا ستمهد نظرية السيد حيدر ومبانيها الطريق لفهم المعنى الحقيقي لنظرية الولاية التكوينيّة.

من حيث مضمونها، تعدّ نظرية الولاية التكوينيّة من المباحث الأصليّة لمقامات الأئمّة المنتقل إذ ترجع إليها العديد من المباحث المرتبطة بعلم وصفات وخصائص الأئمة المنتقل والبحث في هذه النظريّة التي تعتبر من المفاهيم الأساسيّة لمكانة الأئمّة في نظام الهداية سيمهد الطريق أمام كشف مباني الاتّهام بالغلو والتفويض الذي تتراشقه الطوائف الشيعيّة المختلفة، على سبيل المثال ماذا يعني قول الأئمّة المنتقل "نزلونا عن الربوبية وقولوا فينا ماشئتم "؟(١٤) وكيف يمكن تفسيرها بنحو لا يُشمّ منها رائحة الغلو والتفويض؟ كذلك يظهر أثر هذه



النظريّة في مباحث التو حيد الأفعاليّ (نسبة الأفعال لغبر الله تعالى وبحث الشرك في الفاعليّة) والأمر بين الأمرين (الجبر والاختيار)، بالنسبة إلى التهم التكفيريّة للمخالفين، وطالما لا يسلط الضوء على المباني التصوريّة ولوازم وأحكام هذه النظريّة سترز جوانب غامضة ومشكلة فيها، إذًا هذه المقالة تنهض بالبحث في الولاية التكوينيّة، كما كتبنا سابقًا مقالةً في الولاية عند الآمليّ بعنوان (الولاية عند الآمليّ) وأخرى في انطباق الولاية على النبيّ، والأئمّة الله بعنوان (دراسة تطبيقية في ختم الولاية عند ابن عربي والسيد حيدر الآملي)، لكنّهما لم تشيرا إلى مبانيه وكيفيّة سريان الولاية التكوينيّة من الله إلى الإنسان، وبهاذا تختلف نظريّته عن الفلاسفة الصدرائيّين، وعن المتكلِّمين، وكذلك لم توضّح أصل نظريّته في الو لاية التكوينيّة.

### تبيين نظرية الولاية عند السيد حيدر الأملي

الولاية التكوينيّة التي هي نتاج الفكر الصوفيّ والعرفانيّ لا نعثر عليها مركّبة (ولاية-تكوينيّة) في السياق الروائيّ والعرفانيّ السنّيّ والإماميّ (٥)، حتى ابن عربي والآملي لم يستعملاها، وعلى الأكثر فقد راجت في الفطر العرفاني الشيعيّ من القرن العاشر والحادي عشر فصاعدًا، وكلّم استعملت بالإطلاق أريـدَ منها الولاية التكوينيّة، بينها تستعمل قرآنيًا على نحـو أعم أو تحمل على أمور أخرى، وحتى لو عادت إلى التصرّ ف التكوينيّ فهي تابعة لأمور أخر.

ثمّة استعمالان للتصرف التكوينيّ عند العرفاء، أحدهما عامٌّ مقبول عندهم يمكن مشاهدته في الآيات(٢٠) والروايات(٧٠)، وإذا لم يكن هذا المعنى هو الولاية فهو لا أقلّ جزءٌ منها(^)، والثاني ما وضّحه الترمذيّ وابن عربي وما يوازيه شيعيًّا عند الآملي، إذ يكون التصرف فيه بمعنى التصرف الخاصّ للبعض في العالم، لكنّه يختلف عن الولاية التكوينيّة التي يطرحها بعض علماء الشيعة وعرفائهم



المنة التامعة- الوجلد التامع العدد الرابع والمغزون ١٤٤٥هـ - ٢٠٦٤م

ومنهم السيد الآمليّ وفي هذا الخصوص سعى الآمليّ إلى تأسيس نظريّته على السنة النبويّة، وأحاديث أهل البيت الميلاً، فالولاية عنده قيام العبد لله وصيرورة أخلاقه وأوصافه إلهيّة بحيث يصير علمه علم الله وقدرته قدرة الله وعمله عمل الله، كما يعتقد من خلال الحديث القدسيّ: «لا يزال العبد يتقرّب إليّ بالنوافل حتّى أحبّه، فإذا أحببته، كنت سمعه و بصره و لسانه و يده و رجله»(۹) بمظهريّة الوليّ لاسم الله أو لاسم إلهيّ، أو بفنائه في الحقّ(١٠٠)، والسالك عند السيّد الآمليّ ما لم يطو الطريق ويفنَ في اسم إلهيّ، لا يصبح وليًّا، وطالما لم ينشد هذا السالك «سبحاني ما أعظم شأني» و«أنا الحقّ» و«ليس في جبتي سوى الله» فلن يتحقّق في مقام الولاية (١١١)، فمقام الولاية عرفانيًّا لصاحب الإرادة الإلهيّة، والعارف كالإلهيّ صاحب التصرّف، والوليّ وفق هذه النظرة صاحب التصرّف والتصرّف منسوبٌ إليه، ومقام الولاية في جامع الأسرار للفاني في الحقّ تعالى حيث لا تنسب له الكثرة هناك، وكلّ ما يفعله في مقام الو لاية حقّ، لكن عندما ينسب إليه شيءٌ من جهة امتيازه وتغايره لا يكون وليًّا، ويتحقّق مقام ولاية الولى في حالة فناء ذاته في ذات الله، وصفاته في صفاته، وإرادته في إرادته، فلا بلدّ من اندكاك ذات الوليّ في ذات الحقّ، عندها كلّ ما يفعله حقّ، لا أنّه يفعل نيابةً عن الله بل يتمتّع بنوع من الاستقلال فيه، ومثل هذا الإنسان قد وصل إلى مقام التصرّف، ومرتبته الوجوديّة قد وصلت إلى درجة كأنّ الله هو من يتصرّ ف(١٢)، ومن الولاية التكوينيّة عند السيد الآمليّ تصرّ فُ أولياء الله من الناحية الباطنيّة والإلهاميّة ودون وحي في الخلق وبأمره تعالى؛ لذا يعتبر الآمـَّلي الأئمة ﷺ لبلوغهم مرحلة الفناء ولفنائهم في الحقَّ، وصيرورتهم الحقُّ من حيث هو هو، ولمغايرتهم إياه من حيث التشّخص والتعين(١٣)، قد وصلوا إلى مقام التّصرف التكويني، وعليه يرى في الأئمة الله منشأ العرفان النظريّ

والعرفان هو المعارف التي خلَّفها أمير المؤمنين وأولاده الكِلافا)، ومن يرغب بالوصول إلى هذا المقام لا بدّ له من السلوك في طريق أهل البيت المللاً.

### مباني الولاية التكوينيّة عند السيد حيدر الأملي

شيّد السيد الآمليّ مبناه في الولاية التكوينيّة على المباحث العرفانيّة؛ لذا كان تفسيره لها قائمًا على أسسه المعرفيّة، التي من ضمنها مباحث الألوهيّة، الوجود ، معرفة الأسماء والصفات الإلهيّة، من وجهة نظر العرفان، وكذلك الإنسان الكامل وخصوصياته؛ لذا لا تقبل هذه المباني التقسيم إلى عقليّة، نقليّة، وكشفيّة، لما تسبّبه من ركاكة في أصل الفكرة، وإن كانت في الظاهر تعطى نوعًا من النظم؛ لذا تنسجم قراءته للآيات والروايات مع نظامه الفكريّ عندما يكون تفسيره لها عرفانيًّا، وعليه سيسهم فصل مبانيه وتقسيمها عقليًّا ونقليًّا إلى تعقيدها بدلا من تنقيحها، وما سيتمّ التطرّق إليه لاحقًا مباني السيّد حيدر الآملي كما وردت في آثاره دون تغيير فيها.

الوجودُ عند السيد الآمليّ الحقُّ تعالى فقط المجرّد عن النسب والإضافات والكثرات(١٥) ، فالحقّ تعالى واحدٌ حقيقيٌّ لا تتداخله الكثرة لاستحالة دخولها في المطلق، ولكون وجوده أكثر من واحد (١٦١)، وما عداه عدم صرفُ لا شبئيّة له، لا يقبل الوجو د ولا استعدادًا للمظهريّة (١٧)، وما يسمّي بالخلق الإلهيّ إنها هو مظاهره (١٨٠)؛ لـذا لايوجد تقدّم وتأخر بينهما لا عقليّ ولا غيره، وإنّما تقدم ذاتي فقط، فالله تعالى كان في الأزل ولا أحد معه، وهو الآن كذلك(١٩)، ومظاهر الأسماء الإلهيّـة اعتباريّة ومجازيّة بالكامل وهذا ما تعنيه الآية التاليّة: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُ أَنَّ كُلُّ مَا يَضَافَ إِلَى الْحَقِّ تَعَالَى فَهُ وَ هَالكُ إِلَّا الْحَيِّقِ تَعِالِي (٢٠)، فالمظاهر اعتباريَّة ولا نقص في الوجود، وإن كان آدم وموسي مظاهر لأسماء الحقّ اللطيفة، ففرعون وإبليس مظاهر أسمائه القهريّة،

الفينة التامعة- الهجلد التاهم العدد الرابع والعشرون ١٤٤٥هـ - ١٠٢٤ - ١٠٤٤هـ.

ولا يتصوّر أي نقص فيهم (٢١)، ومن ناحيةِ أخرى فالحقّ تعالى فاعلُّ مطلق، يحتاج إلى قابل مطلق، وكون لا ديّار غيره في الدار فهو قابل من جهة، فاعلَ من أخرى؛ لذا الحقائق الممكنة، الماهيات المعدومة والأعيان الثابتة ليست مجعولة بجعل جاعل، إذ إنها ترجع إلى حقيقة الذات غير المجعولة بجعل جاعل، لارتباط الجعل بوجود خارجي، ولا وجود خارجي للحقائق المكنة والأعيان الثابتة منذ الأزل، وكلّ ما يُطلق عليه مخلوق فهو خالقٌ لزومًا (٢٢)، ونتيجته تعيّن الذات الإلهيّة بحقيقة قابلة للكثرة (التعيّن الأوّل، العقل، الروح، النور، الإنسان الكبير)، والتعيّن الأوّل كالهيولي لصور الموجودات، أيّ قابليّته لجميع الصور، الأشكال، الأوضاع والأحول (٢٣)، والأفلاك التسعة -صور العقول التسعة - صادرة عن العقل الأول والإنسان الكبير، ومن جبرئيل وميكائيل وإسرافيل وعزرائيل الذين هم حملة العرش ولا خلْق أقرب منهم إلى الله يصدر الفيض إلى جميع أهل العالم، فجبرئيل يوصل العلم إلى العالمين، وميكائيل الرزق، وإسر افيل الحياة، وعزرائيل المات، ومنشؤهم جميعًا حقيقة الإنسان الكبير وروحه (٢٤)، كذلك جاء في الروايات: «أوّل ما خلق الله تعالى العقل» و « أوّل ما خلق الله نوري» (٢٥)، ومن الواضح أنّ العقل الأوّل أو النبيّ الأكرم يحمل كلّ استعدادات عالم الوجود، وتتحقّق به خارجًا جميع الصور، وفي الواقع بولايته وتصرّفه يوجد العالم؛ لذا اعتبر السيّد الآمليّ الولاية باطن النبوّة (٢٦)، ولتبيين مكانة الرسول، في نظام التكوين، لجأ إلى مثال البحر والموج، فالبحر هو الحقّ تعالى، والموج مظاهره، ولا وجود لغير ذات الحق، وأمّا الموج فأسماؤه ومظاهره ومخلوقاته، وأوّل تعيّن الحقّ أو أوّل موج البحر كان النبيّ الأكرم، القابل للكثرة، وفيض عالم التكوين (٢٧١)، إذ الظهور يلازم الكثرة، لاستلزام ظهور الأسماء والصفات لهذه الكثرة، وباعتبار امتلاك كلّ مظهر

خصائص وأحكام وسلطة؛ لذا من الطبيعي حدوث النزاع بينها، يستلزم اسما يعدل بينها ويوصل كلّ عين ثابتة إلى كهالها وهو الوجود المقدّس للنبيّ الأكرم أزلًا وأبدًا (٢٨)؛ ومن عينه ينظر الله إلى العالم المتحقّق ببركته (٢٩)، حيث يصل الوليّ إلى هذا المقام عند السيد الآمليّ بمجرّد مشاهدته الحق بنور الحقّ لتبقى له مرتبة واحدة وهي فناء العبد في الحقّ التي تسمّى فناء العارف بالمعروف والشاهد بالمشهود أو العبد بالربّ، وهذا يحصل برفع الإثنينيّة، وزوال الكثرة الخلقيّة، ومحو الإنيّة المانعة للوصول الحقيقيّ، مثل قول الحلاج: «بيني وبينك أنّى ينازعني فارفع بفضلك إنّي من البين» و قول البسطامي «سبحاني ما أعظم شأني » وقول أمير المؤمنين: «أنا وجه الله وأنا جنب الله وأنا يد الله وأنا آية الله، أنا الآخر، أنا الظاهر، أنا الباطن» (٢٠٠٠).

في معرض تبيينه شمول الولاية للإنسان، قسّمها السيد الآملي إلى قسمين ولاية عامّة وخاصّة، فالخاصّة هي الولاية التكوينيّة، بينها العامة تشمل كلّ من آمن بالله ويعمل صالحًا بحسب مرتبته؛ لذا لها شمول بالنسبة للمؤمنين الذين يعملون الصالحات، وبعبارة أوضح، كل من آمن بالله وعمل صالحًا فهو صاحب الولاية العامة (۱۳)، بينها للولاية الخاصة معنًى أعمق وأعلى، وهو فناء العبد في الحقّ، ونعنى الفناء في هذا القسم، فناء العبد في الحقّ وبقائه به، ولا يتيسّر هذا الأمر إلّا بالتوجه إلى الحقّ المطلق؛ حيث بواسطته يقوى البعد الحقيّ ليغلب الخلقيّ ويهيمن عليه، وبالنهاية يزيله، تمامًا كقطعة الفحم المجاورة للنار، نتيجةً لاستعدادها الكامن في قبول النار، تبدأ بالاشتعال لتتحوّل رويدًا ويدًا إلى نار، وهنا ستتمتّع بخصائص النار من إحراق وإنارة وحرارة وغيرها بعد أن كانت مظلمة كدرة باردة (۱۳)، وعلى هذا النحو يكون فناء الولي في الحقّ بقاءه الحقيقيّ، ويعبّر السيد الآمليّ بأن هذا الفناء موجب كونه يميّز الفرد مجدّدًا

معة- الوجلد التامع العدد الرابع والعشرون ١٤٤٥هـ - ١٠٦٤م

بالصفات الربانية والتعينات الحقانية وهذا هو البقاء بالحق، أمّا التعين الأوّل لايرول بالمطلق، ودائرت أكبر وأكمل من دائرة النبوّة؛ لذا على الدوام تُختم النبوّة به، والوليّ اسم من الأسماء الإلهيّة بينها النبيّ ليس كذلك (٣٣)، إذًا فالولاية العامة لكافة المؤمنين، والخاصّة للنبيّ وأهل البيت الميك حيث لها صفات خاصة ثابتة لهم.

التصرّف طبق مباني السيد الآملي العرفانيّة، عبارة عن ولاية الرسول والأثمة الله في الأمور التكوينيّة وهو منشأ التوحيد الوجوديّ، وبعبارة أخرى، فقد تجلّت ذات الحقّ تعالى في العالم بمظاهر، والرسول أوّل تعيّناتها، ومن خلال تصرّف التكوينيّ يعطي الكثرة للعالم ويحقّق التوازن في عالم الوجود، وبسلطته وحكومته على العالم يحفظ النظم، يتحكّم بالنزاع الناجم عن ظهور الأسهاء والكثرات، ويحفظ نظم العالم؛ لذا لازوال لهذه الحكومة حتى نهاية عالم التكوين، وحفظ نظام الوجود وإيجاده والتحكّم به ونظمه مرتبط بالتكوين؛ لذلك نسميها ولاية تكوينيّة، ولهذا السبّب تتقدّم الولاية على النبوّة والرسالة بل هي منشؤهما، وكما بدأ الظهور بالولاية فمن المناسب الحتم بها كذلك «كما بدأكم تعودون» والقصد هنا: كما كان ترتيب الوجود بالتوحيد الوجوديّ فالحتم به كذلك (٢٠٠).

ثمّة فارقان مهمّان بين الولاية وبين النبوّة والرسالة عند السيّد حيدر الآملي، الأوّل: العمق المعرفي، فمعرفة الوليّ، أعمق من معرفة النبيّ؛ لتعلّق معرفة الولاية بالأسهاء والصفات والندات وتعلّق معرفة النبوّة والرسالة بمظاهر الأسهاء والصفات والذات، ومعرفة النبوّة والرسالة بالواسطة، بينها معرفة الولاية بانطواء الوليّ بذات الحقّ، وكثرته في وحدة الحقّ(٥٣)؛ والثاني: كيفيّة كسب هذه المعرفة حيث تتم معرفة النبوة والرسالة عن طريق العقل

والعلم والكشف، بينها معرفة الولاية عن طريق الذات وأعلى من العقل والوجدان والكشف (٢٦)، كما يميّز السيد الآمليّ بين الوليّ والنبيّ والرسول، فالنبيّ والرسول يتصرّ ف في الخلق ظاهرًا بينها الوليّ باطنًا وحقيقةً؛ لذا قالوا بعلوّ الولاية على النبوّة وإن لم يكن الوليّ أعلى من النبيّ، فالولاية تصرّ ف في الباطن والنبوّة في الظاهر، وإذا كان النبيّ وليًّا فجهة ولايته أعلى من جهة نبوّته، أي أن يحصل له التصرف الباطنيّ بالقوّة من الناحية المعنويّة ، لا من حيث الفعل، كما قال النبيّ الأكرم، «لي مع الله وقت لا يسعني فيه ملك مقرّب و لا نبيّ مرسل »(٣٧)، فما يحصل للنبيّ، من حالة لجهته المعنويّة والباطنيّة هو من مقام ولايته (٣٨).

النبيّ، عند السيّد الآمليّ خاتم الولاية، أيّ لا يصل وليّ بعده إلى مقامه، والأولياء جميعهم مدينون له، فهو، صاحب الولاية الأصليّ قد ورثه في ذلك بقيّة الأئمّة الله وعرّة نبيّ الله وعرّته الله وعرّته كما ثمّة أيات وروايات تشسر إلى ختم ولاية أمير المؤمنين الله تعرّض لها السيّد الآملي مفصّلا (١٠٠)، وباعتبار أمير المؤمنين صاحب ولاية فعنده سرّها لكون علمـه لدنيًّا، وسرى هذا السّر من أمير المؤمنين وأولاده المعصومين الملك إلى الناس، فستماه المتصوّفة بالخرقة، وهذا هو معناها أيّ هي سرّ الولاية، لكن يجب الانتباه إلى أنّ سرّ الولاية الأصلِّي هو للنبيّ، (١٤١)، كما أنّ الولاية المطلقة لأمير المؤمنين الله عنه قال: «كنت وليًّا وآدم بين الماء والطين» (٤٢)، وانتقل هذا السرّ وديعةً عند آدم ومنه إلى سائر الأنبياء الله ليصل إلى النبيّ الخاتم، ومنه إلى أمير المؤمنين وأولاده وتلاميـذه(٤٣)، ووفق منطقه يرى السـيد الآمليّ في النبـيّ والأئمة أقرب مظاهر الحقُّ بالنسبة إلى الذات الأقدس الإلهيّة، وفي ترتيب الوجود هذا تكون أقوال، حركات، أفعال، وسكنات النبيّ والأئمة هي أقوال وأفعال الحقّ تعالى حيث تتحقق بإذنه وأمره (٤٤)، طبعًا هذا المقام مفتوح لجميع الأولياء في قوس الصعود بواسطة قرب النوافل طبق الحديث القدسيّ : « لا يزال العبد يتقرّب إليّ بالنوافل حتّى أحبّه. فإذا أحببته، كنت سمعه وبصره ولسانه ويده ورجله. فبي يبصر، وبي يسمع، وبي ينطق، وبي يبطش، وبي يمشي»، وسبب ذلك خلافة الإنسان لله ونيابته عنه، والحجاب بينها يمكن رفعه، وعند ارتفاعه تصير أفعال وأقوال الإنسان إلهيّة (٤٤)، والذي لابد من قوله: تصريح السيّد الأمليّ بكون مقام الولاية غير اكتسابيّ، وباعتبارها باطن النبوّة ودائرتها أكبر منها؛ لذا تشمل الأنبياء والأولياء، والأنبياء هم الأولياء الفانون في الحقّ الباقون به، وبحسب مقاماتهم ينبئون بالغيب والأسرار، الغيب الذي ينبثق عنه تعالى إظهاره والاطّلاع عليه كلّ لحظة، وهذا المقام امتياز إلهيّ وليس اكتسابيًّا، وكلّ هذه المقامات اختصاصيّة وعطائيّة وغير اكتسابيّة وتحصل للعين الثابتة من الفيض الأقدس، وظهورها تدريجيًّا مرتبطٌ بشروطها وأدواتها، وكونها في حجاب يُظنُّ اكتسابها بالعمل، لكنّ الواقع خلافه (٢٤).

### رأي السيد حيدر، التعامل مع المتكلّمين، مواجهة الفلاسفة

ثمّة نقاط اشتراك واختلاف بين نظريّة الولاية التكوينيّة عند الآمليّ وبين السياق الكلامي والفلسفيّ، ولتبيينه يمكن القول إنّ هناك معنيين لتصرّف الولي وكلاهما في طول قدرة الله؛ الأوّل: الوليّ الذي قدرة تصرفه غير ذاتيّة، أيّ هو العلّة الفاعليّة للتصرّف لكن بنيابته عن الله، في هذه الحالة يكون الوليّ أداة يطلب من الله، ويوجد اللهُ الفعلَ به؛ ثانيًا: مقام التصرّف الذاتيّ للوليّ الذي بلغه بكالاته الذاتيّة، أيّ تصرفه ذاتيًّا ومستقلًّا بنظام التكوين، حيث يجلس مكان الله الذي أعطاه قدرة التصرّف بحيث يكون منشأ صدور الفعل، وطبقًا لما قيل هذه هي وجهة نظر السيد الآمليّ، فتصرّف الوليّ في الخلق عنده غير لما قيل هذه هي وجهة نظر السيد الآمليّ، فتصرّف الوليّ في الخلق عنده غير



الصنة التامعة - العجلد التامع - العدد الرابع والعشرون 331هـ - ١٤٠٤م

محدود وتصرّ ف إلهي، أيّ الولى الفاني في الله يتصر ف بإرادته التي هي إرادة الله، فقد وصل إلى مقام يختلف عن مقام الله في التعيّن والتشّخص، وهذه النظريّة تشبه نظريّة المعتزلة التي تقول بتصرّف الوليّ بإرادته المستقلّة التي يسيطر بها على التكوين وهنا الولاية بمعنى السلطة في التصرّ ف أي قدرة التصرّ ف بالإرادة والإرادة هنا بمعنى قدرة الفاعل على الفعل والترك(٧٤)، ومعنى الولاية في هذه النظرية التي طرحها المتكلَّمون المسلمون هو التصرِّف بالإرادة الحقيقيّة (١٤٠)، ولامنافاة عندهم بين الإرادة المنسوبة إلى الفاعل وبين «لا مؤثّر في الوجود إلا الله» (٤٩)، لكن ينبغي معرفة التفاوت بين النظريّتين، ففي حين تؤسّس نظرية المتكلِّمين على فصل ذات وفعل الله عن ذات وفعل الإنسان، تركَّز نظريّة العرفاء على الفناء في الذات الأحديّة وبينهما بونٌ شاسعٌ، ونظريّة السيد الآمليّ مع نظريّة المتكلّمين تقفان في مقابل نظرية الفلاسفة الصدرائيين المعتقدين بعدم امتلاك الوليّ الإرادة لحظة التصرّ ف، والإرادة الصادرة عنه هي إرادة الله حصرًا، ويرى الملا صدرا الولى نائبًا عن الله في التّصر ف وخليفته، وهو مجلى الأسماء والصفات الإلهيّة ولأجله وجدت الكائنات، وهو الإنسان الحقيقيّ ومظهر الاسم الأعظم، وتصرف مثل هذا الشخص الذي هو الإنسان الكامل مرهونٌ بتنفيذ الله(٥٠٠) ، فالولى صراحةً بناءً على هذا الاتجاه لا إرادة مستقلّة له وتصر فاته منوطة بالتأييد الإلهيّ، لكنّ الإرادة عند هؤ لاء الفلاسفة تعني العلم، وليس كما هو الحال عند المتكلّمين التي يرونها قدرة الفاعل على الفعل والترك(٥١)، وخلافًا للسيّد الآمليّ والمتكلّين يعتقد صدرا بعدم امتلاك الإنسان أساسًا فعلًا اختياريًّا، وفقط يمكن لواجب الوجوب الفعل مختارًا، أمَّا الإنسان فمضطر في صورة المختار (٢٥)، وأفعال ما سوى الله تسخيرية ولا سلطة للولى في الولاية التكوينيّة على فعل وترك التصرّ ف عندهم، ومن خلال هذا البحث



السيّد الآمليّ والمتكلّمين يتصرّف بإرادته المستقلّة ولا وجود لأيّ تمايز بين إرادته وإرادة الله ، في حين الولى صدرائيًّا مجرّد آلة وأداة لصدور الفعل من الله. مائزٌ آخر غير الإرادة ينهض من بين جملة الفروقات يتجلى في سلطة التصرّ ف، حيث يكون للوليّ عند السيد حيدر والمتكلّمين سلطة على تصرّ فه، لكنّ هذا مفقود صدرائيًّا، فالولى له مالكيّة في التصرّ ف فقط لا سلطة، كما تغيّرت سلطة الولي على تصرّفه فلسفيًّا إلى نوع من المالكيّة في بحث الولاية التكوينيَّة، وهذا مردّه إلى تمتّع الوليّ بالمقام الأعلى في النظام الطوليّ وبكمالات المقام، وكمالات كلُّ مرتبة أدنى؛ لذا يطرحون المالكيَّة، أمَّا طبيعة الولاية المعنوية عند السيّد حيدر ليست هي المالكيّة نفسها وإن ذكرت فالمقصود منها الأثر، فالمالكيّة أثر السلطة، كما يترتّب المبنى النظريّ للفلاسفة على طبيعة النظام العلّيّ الذي لا تخلُّف فيه للمعلول عن علَّته والإرادة كذلك لا تتخلُّف عن علَّتها؛ لذا لا يمكن تصور إرادة حرّة في هذا النظام المعرفي، وبها أنّ الله هو علّة العلل فيه، فكلّ ما يحدث في الواقع فالمؤتّر فيه هو الله تعالى الذي تعود إليه جميع الأسباب والعلل (٥٥)، وعليه يكون البشر مملوكين، مربوبيين، مضطرّين (٤٥)، ولا معنى حقيقي للولاية طبقه التي يمكن فرضها فقط لله تعالى، أمّا الإرادة عند السيّد الآمليُّ والمتكلُّمين مستقلَّة وحرّة وقائمة على أساس الفاعل المختار، والصادر الأوّل في النظام الفلسفيّ منشأ الأثر (العلّة)، وهو أوجد الصادر الثاني، الذي صدر عنه الثالث موجد الرابع، وهكذا دواليك، والإرادة في هذا النظام معلولة لعلَّتها التي بدورها معلولة كذلك؛ لتعود كلُّ هذه الإرادات إلى واجب الوجوب (٥٠٠)، وباعتبار الوليّ جزءًا من هذه المنظومة لا يكون منشَاً للأثر ولا إرادة مستقلَّة له، ووفق ما تقدّم ليس صحيحًا إطلاق الولاية على أحد.

يتّضح تعدّد الآراء بناءً على تفسير منشأ الأثر في الولاية التكوينيّة، فالوليّ عند

في معرض نقدهم على هذه النظرية، رأى المتكلَّمون فيها نفي تأثير الله المباشر في عالم الوجود لعودة كلّ شيء بالواسطة إلى الصادر الأوّل والعقل الأوّل، الذي تستند جميع المعلو لات إليه فلسفيًّا(٥٠)؛ لـذا إن كان للوليّ و لاية وقدرة تصرّف في الخلق فهي غير مستقلّة، والولاية فلسفيًّا بمعني، المالكيّة وليست بمعنى السلطة، وطبيعة الولاية منشأية الأثر وهذا لا ينسجم مع الفكر الفلسفيّ، ويتأتّي إصر ار الفلاسفة على تفسير كلّ شيء وفق المالكيّة كون الله «فاعل الكلّ وغاية الكلّ فمنه بدو الأشياء وإليه مصبر الأشياء»(٧٥) كما يقصدون المالكيّة من القيوميّة والربوبيّة وبعض الصفات الأخرى باعتبار كلُّ شيء تحت ملكيّة الله في الفكر الفلسفيّ وحتى الإنسان مملوكُ له (٥٨)، ويلزم من وجهة النظر الفلسفيّة هذه إمكانيّة إثبات الولاية التكوينيّة فقط لله تعالى، وطبيعة النظام المقدّم من قبلهم القائم على عليّة الله لكلّ علّة ومعلول لا يبقى مجالًا لاستقاليّة الإرادة للولى في الولاية التكوينيّة، هذا على خلاف المتكلّمين والسيد الآملي الذين يعتبرون العالم قائمًا على نظام السبب والمسبب، ومنشأ الأثر شرطًا في الإرادة، كما تكمن صعوبة ظاهرًا في إثبات الو لاية التكوينيّة لغس الله عند من يعتمد منهجيّة تخالف المتكلّمين.



### النتيجة

الولاية التكوينيّة عند السيّد حيدر الأمليّ من مقامات الإنسان الخاصّة في علاقاته بالله، وهي تثبت بدايةً للنبيّ الأكرم، والأئمة الله عيث يتصرّ ف الولى في عالم الوجود بأمر الله تعالى وبقدرة باطنيّة إلهاميّة، كما يصل الإنسان إلى هذه المرتبة عند فنائمه في الحقّ تعالى بدرجة يكون الفرق بينهما التعيّن والتشّخص، ومن خلال تقسيمه الولاية إلى عامّة وخاصّة، يُدخل في العامّة كلّ من يؤمن بالله، والخاصّة هي الولاية التكوينيّة لمن وصل مرتبة الفناء التي من مصاديقها النبيّ الأكرم، والأئمة الله فقط، والولاية عند الآمليّ منشأ التوحيد الوجوديّ أيّ الوليّ مجلى الله تعالى، وعنده يتصرّف الله في العالم بواسطة الرسول، أوّل تعيّنات الـذات الإلهيّة صاحب مقام ختم الولاية، ولم يصل أحـدٌ إليه، حتى الأئمة الله ورثوا هذا المقام منه، كلُّ هذا البحث في نظر الآمليُّ عن وجود الله تعالى المطلق والخالي من الاعتبارات والنسب، والمتعين بحقائق متكثرة هي منشأ الكثرة في عالم الوجود، هذا المعنى الذي يقدّمه الآمليّ يأخذ معنى التفويض، والميزة الخاصّة لمبناه الذي يبدو امتدادًا لمبنى المتكلّمين عدّه ولاية الوليّ التكوينيّة نابعة من إرادته الحرّة أي إنّ الولي يتصرّ ف في عالم الوجود ذاتًا وباستقلاليّة، وكل ما يفعله هو فعل الله بعينه، فمن عنده الولاية يكون مختارًا في تصرّ فه، وليس مجرّد آلة وأداة وإنّم مصدر التصرّ ف ومنشؤه وولايته أصيلة غير عارضة، والمكوّن الأصليّ والحقيقيّ لها كون الوليّ منشأ للأثر، وهذه النظرية في قبال نظريّة الفلاسفة الصدرائيين الرائجة، كما يعتبر السيد الآمليّ إرادة الوليّ الواسطة الوحيدة للتصرّف، في حين إرادته ومشيئته عند الفلاسفة بتأييد من الله تعالى، ويتحقق هذا عندما لا يكون البعد المعنويّ للولاية التصرّ ف بإرادة الغير، كون الولاية تصرّ فًا بإرادة مستقلّة وهذا ما يوجد في السياق العرفانيّ والكلاميّ

غة التامعة- المجلد التامع العدد الرابع والعشرون 1210هـ - 16.7م

المعتزليّ؛ وما يميّز نظريّتهم عن نظرية الفلاسفة، وأمرٌ آخر في البين يظهر في السلطة على التصرّف، فالسيّد الآمليّ يعتقد بسلطة الولي على تصرّفه، أما الفلاسفة فيطرحون المالكيّة بدل السلطة في التصرّف، إذ لا يمكن للفيلسوف إثبات الولاية لغير الله إلّا في دائرة المالكيّة أيّ كمالات المراتب دونه، فكلّ علّة غير الله معلولة له؛ لذا قيل بتقارب رأي الآمليّ في الولاية التكونيّة من رأي المتكلّمين وبعده عن الفلاسفة.

#### الهوامش

(۱) سيد حيدر آملى متأله شيعي عالم تصوف (السيد حيدر آمليّ متأله عالم التصوف الشيعي): ۷۱.

(۲) في التصوف والتشيع يعتقد السيد حيدر الآملي بعدم وجود جماعتين لا تسعى إلى إنكار بعضها البعض مثل التصوف والتشيع، كون مرجعها ومنشئها ومنبعها عليّ بن أبي طالب وأهل البيت الشيعة دأن ظاهر طريقة أهل البيت الشريعة الخاصة بالشيعة الإماميّة وباطنها الطريقة المصوفيّة، حيث يذعن بمحاولاته الجادة طيلة عمره لإيجاد تناغم بين التشيّع والتصوّف، جامع الأسرار:

- (٣) ر.ك: جامع الأسرار: ٣٨٤ و ٣٩٥.
- (٤) كشف الغمة في معرفة الأئمة ٢/٤١٥.
- (٥) لا بند من التمييز بين كلمة (الولاية) و(الولاية التكوينية) من حيث الاستعال التاريخي، والأصحاب الأصليين لبحث الولاية هما الفقهاء والعرفاء وغيرهم استمدها منهم، وفي النسق الفلسفيّ حتى ملا صدرا لا نعثر

على بحث الولاية حتى في الحاشية.

- (٦) مثل قصة سليمان الله وعرش بلقيس، وقصة موسى والخضر الله ومعاجز عيسى الله.
- (٧) بالأخص ما ورد في بصائر الدرجات من أحاديث تثبت للأئمّة هذا النوع من التصرّف في العالم.
- (٨) قيل إنّ معنى الولاية التكوينيّة هذا نقد لمن يعتقد بكون كلّ تصرّف من هذا القبيل هو تصرّف إلهيّ وغلوٌ كما قاله المدرّسيّ وغيره، لكنّه ليس مخالفًا للقرآن والروايات فحسب، وإنّها لما نراه من تصرّفات بعض البشر العاديّين كالعرفاء وأصحاب الحرف والمشاغل والمرتاضين.
- (٩) جامع الأسرار: ٢٧٩؛ تفسير المحيط ٣:/ ٢٧٧.
  - (١٠) المصدر نفسه: ٣٩٣.
  - (۱۱) المصدر نفسه: ۳۲۵–۳۲۵.
- (۱۲) المصدر نفسه: ۲۰۵–۲۰۰ و ۳۶۶–۳۹۸.
- (١٣) جامع الأسرار: ٣٩٣؛ تفسير المحيط ٣: ٢٧٦.
- (١٤) المصدر نفسه: ٢٢؛ تفسير المحيط٣: ٣٧٥ - ٢٧٧.
  - (١٥) المصدر نفسه: ٦٣٦-٦٣٧.



- (١٦) المصدر نفسه: ٢٥٥ ٢٥٦.
- (۱۷) المصدر نفسه: ۲۲۰–۲۲۱.
  - (١٨) المصدر نفسه: ٦٦٧.
  - (١٩) المصدر نفسه: ٦٦٨-٦٦٨.
  - (۲۰) المصدر نفسه: ۲۲۸–۲۲۹.
    - (٢١) جامع الأسرار: ٦٧٣.
      - (۲۲) المصدر نفسه: ٦٨٠.
  - (۲۳) المصدر نفسه: ۱۸۵-۲۸۳.
    - (٢٤) المصدر نفسه: ٢٣٧.
    - (٢٥) المصدر نفسه: ٣٤٧.
  - (٢٦) تفسير المحيط ٣/ ٢٧٥؛ جامع الأسم ار: ٣٨٥.
    - (۲۷) جامع الأسر ار: ۳۸۰-۳۸۲.
    - (۲۸) المصدر نفسه: ۳۹۲–۳۹۲.
      - (٢٩) المصدر نفسه: ٣٩٢.
    - (٣٠) جامع الأسرار: ٣٦٥-٣٦٥.
      - (٣١) المصدر نفسه: ٣٩٣.
        - (٣٢) المصدر نفسه.
      - (٣٣) المصدر نفسه: ٣٩٤.
      - (٣٤) جامع الأسرار: ١٠٠.
    - (٣٥) تفسير المحيط٣: ٢٤؛ جامع الأسرار:
      - . 43 7.
      - (٣٦) المقدّمات: ٣٨٩.
      - (۳۷) المصدر نفسه: ۱۳۵.
  - (٣٨) جامع الأسرار: ٣٨٥؛ لمعرفة التفاوت بين الرسول، النبيّ والوليّ

- ر.ك: تفسير المحيط ١: ٤٧٧-٤٧٦.
  - (٣٩) المصدر نفسه: ٣٨٣.
  - (٤٠) المقدّمات: ٥٠٥ ٤٥٦.
    - (٤١) جامع الأسرار: ٢٢٩.
      - (٤٢) المصدر نفسه: ٢٠١.
    - (٤٣) جامع الأسر ار: ٢٣٠.
- (٤٤) ر.ك: جامع الأسرار: ٢٤٩ و ٣٨٢-
  - . 47 2
  - (٥٥) المصدر نفسه: ٢٤٩.
  - (٤٦) المصدر نفسه: ٣٩٤.
  - (٤٧) مقالات الإسلاميين: ١٥ ٤ ٢٠٠.
- (٤٨) موسوعة مصطلحات علم الكلام ١:
  - .79
  - (٤٩) تلخيص المحصّل: ١٧١.
- (٥٠) أسر ار الآيات: ١٠٩ ١١٠ و ١٢٩.
  - (٥١) المدأ و المعاد: ١٣٥ ١٣٦.
- (٥٢) خلق الأعمال: ٢٧٦؛ شرح أصول الكافي ٤/ ٣١٣.
- (٥٣) عن الاتَّجاهات الفلسفيّة المتعدّدة
- ر.ك: شرح أصول الكافي ١/ ٣٢٤-
  - .777
  - (٥٤) المصدر نفسه: ٤١.
  - (٥٥) رسائل ابن سينا٢: ٥٥٥.
  - (٥٦) شرح المقاصد ٤: ١٠٧ ١٠٨.
  - (٥٧) شرح أصول الكافي ٢: ٥٥٨.
    - (٥٨) المصدر نفسه: ٤١.





## المصادرُ والمراجعُ

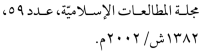
- ۱. رسائل ابن سینا، دار بیدار، قم، ۱۲۰۰هـ/ ۱۹۷۹م.
- مقالات الإسلاميين: أبو الحسن الأشعري، تركيا.
- ٣. الفكر الخالد: جعفر السبحاني،
  مؤسسة الإمام الصادق الله، قم،
  ١٤٢٥هـ/ ٢٠٠٤م.
- للخيص المحصل: خواجه نصير الدين الطوسيّ، دار الاضواء، بيروت ، ١٤٠٥ م.
- ه. شرح المقاصد: سعد الدين التفتازاني،
  تحقيق عبد الرحمن عميرة، دار الشريف الرضي، قم، ٩٨٤هـ/ ١٩٨٤م.
- ٦. موسوعة مصطلحات علم الكلام:
  دغيم سميح، مكتبة لبنان ناشرون،
  بيروت، ١٩٩٨م.
- السيد حيدر الآملي، جامع الأسرار ومنبع الأنوار، تحقيق، تصحيح وتقديم هنري كربين و عثان إساعيل يحيى، شركة دار نشر العلمية والثقافية، الطبعة الثانية، طهران، 19۸۹ش/١٩٨٩م.
- ٨. تفسير المحيط الأعظم والبحر الخضم
  في تأويل كتاب الله العزيز المحكم:
  السيد حيدر الآملي، تحقيق السيد

- محسن الموسوي التبريزي، مؤسسة الثقافة والنشر نور على نور، قم، ١٤٢٢هـ/ ١٩٨٤م.
- ٩. الحكمة المتعالية في الأسفار العقلية الأربعة: صدر الدين محمد شيرازي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط
  ٣، ١٩٨١م.
- ۱۰. المبدأ والمعاد: صدر الدين محمد شيرازي، اتحاد الحكمة والفلسفة الإيرانيّة، طهران، ١٣٥٤ش/ ١٩٦٦م.
- 11. شرح أصول الكافي: صدر الدين محمد شيرازي، تصحيح محمد خواجوي وتحقيق عليّ عابدي شاهرودي، مؤسسة المطالعات والأبحاث الثقافيّة، طهران، ١٣٦٦ش/ ١٩٨٧م.
- ١٢. كشف الغمة في معرفة الأئمة: على بن أبي الفتح الأربلي، دار الأضواء، بيروت، ١٤٠٥هـ/ ١٩٨٤م.

#### الدوريات:

ا. بررسي تطبيقي ختم ولايت از ديدگاه ابن عربي و سيد حيدر املي
 (دراسة مقارنة لختم الولاية عند ابن عربي والسيد حيدر الآملي):
 السيد مرتضى حسيني الشاهرودي،





السيد حيدر آمل، متأله شيعي عالم تصوف (السيد حيدر الآملي متأله عالم التصوّف الشيعيّ): هنري كربن، ترجمة عبدالحميد روح بخشان، مجلة المعارف، عدد ٥٧،
 ١٣٨١ ش/ ٢٠٠٢م.

٣. ولايت از ديدگاه سيد حيدر (الولاية عند السيّد حيدر آمليّ): مهين عرب، مجلة كليّة الآداب والعلوم الإنسانيّة لجامعة طـــهران، عدد ١٥٦، ١٣٧٩ش/ ١٩٩٩م.

