# المنحى الفلسفيُّ عند العَلَّامَة الحلّيّ

د. صالح مهدي صالح الجامعة المستنصرية، كلية الآداب، قسم الفلسفة

Salih.mministry@uomustansiriyah.edu.iq

# الْمُلْتِحْضِ الْمُلْتِحْضِ الْمُلْتَحِينِ الْمُلْتَحِينِ الْمُلْتُحْتِينَ الْمُلْتُحْتِينَ الْمُلْتُحْتِينَ الْمُلْتُحْتِينَ الْمُلْتَحْتِينَ الْمُلْتَحْتِينَ الْمُلْتَحْتِينَ الْمُلْتَحْتِينَ الْمُلْتَحْتِينَ الْمُلْتَحْتِينَ الْمُلْتَحْتِينَ الْمُلْتَعِينَ الْمُلْتَحْتِينَ الْمُلْتَحْتِينَ الْمُلْتَحْتِينَ الْمُلْتَعِينَ الْمُلْتِينَ الْمُلْتَعِينَ الْمُلْتَعِينَ الْمُلْتَعِينَ الْمُلْتَعِينَ الْمُلْتَعِينَ الْمُلْتَعِينَ الْمُلْتَعِينَ الْمُلْتَعِينِ الْمُلْتَعِينَ الْمُلْتَعِينَ الْمُلْتَعِينَ الْمُلْتَعِينَ الْمُلْتَعِينَ الْمُلْتَعِينَ الْمُلْتَعِينَ الْمُلْتَعِينَ الْمُلْتِينَ الْمُلْتَعِينَ الْمُلْتَعِينَ الْمُلْتَعِينَ الْمُلْتَعِينَ الْمُلْتَعِينَ الْمُلْتِينَ عِلَيْهِ الْمُلْتِينَ عِلَيْهِ الْمُلْتِينَ عِلَيْهِ الْمُلْتِينَ عِلَيْهِ الْمُلْتَعِينَ الْمُلْتِينَ عِلَيْهِ الْمُلْتِينِ الْمُلْتِينَ عِلَيْهِ الْمُلْتِينَ عِلَيْهِ الْمُلْتِينِ الْمُلْتِينِ الْمُلْتِينِ الْمُلْتِينِ الْمُلْتِينِ عِلَيْهِ الْمُلْتِينِ الْمُلِينِ الْمُلْتِينِ الْمِلْلِيلِي الْمُلْتِينِ الْمُلْلِيلِي الْمُلْلِيلِي الْمُلِيلِي الْمُلْتِي الْمُلْتِي الْمُلْتِيلِ الْمُلْتِي الْمُلْلِيلِي

تنوعت الحقول المعرفية التي درسها وألَّفَ فيها العَلَّامَة الحلي، فدرس الفقه وأصول وعلم الكلام والمسائل الفلسفية التي فرضت حضورها في ذهنه، وبناءً على ذلك نجده يتحدث بعدة ألسُن ويفكر بعقل واحد متوقف على مسافة واحدة من جميع مسائل الميتافزيقيا والعقائدية كالجوهر الفرد وخلق العالم، وهي من دون ريب موضوعاتُ شكَّلت المقدمات التمهيدية لإثبات الوجود الإلهي.

الكلمات المفتاحية:

الوجود، الماهية، الوحدة، الكثرة، الجوهر الفرد.



# The Philosophical Orientation of Al-Allama Al-Hilli

Dr. Saleh Mahdi Saleh

University of Mustansiriya / College of Arts / Department of Philosophy Salih.mministry@uomustansiriyah.edu.iq

Abstract

The scientific contributions of al-Hilli encompassed diverse fields of knowledge, including jurisprudence, principles of jurisprudence, theology, and philosophical issues that imposed their presence in his mind. Consequently, he expressed his thoughts using various linguistic styles, all originating from a singular intellect. He pondered upon metaphysical and doctrinal matters, such as individual essence and the creation of the world, using a unified mind that consistently approached these subjects. Undoubtedly, these themes constituted introductory foundations for proving the divine existence.

Keywords:

Existence, Essence, Unity, Multiplicity, Individual Essence.



# بِسْ مِلْسَالِهِ السِّمْ اللَّهِ الرَّحْمَٰزِ ٱلرِّحْكِمِ

#### القدمة:

يُمثّلُ العَلّامَة الحليّ انعطافًة فكريةً تفجرت في أعهاقه طاقة هائلة من الفكر والمعرفة، فاشتهر في الفلسفة والكلام والفقه والرجال، أما تصانيفه فهي تعدّ هجينًا معرفيًّا، فكان أعجوبة عصره وفريد دهره، بها خلفه من ثروة علمية قيِّمَة. وقَدْرُ تعلُّق الأمر بالجنبة الفلسفية فقد بحث في موضوعات من قبيل الوجود والماهية والوحدة والكثرة ومسألة الجوهر الفرد ومتعلقاتها وغيرها، التي تعدّ مقدمات لابد منها للبحث في إثبات الوجود الإلهي.

وعلى الرغم من أن هذه المسائل، تعدّ من أصعب المسائل المبحوثة أو التي لم يكتمل بحثها بعد في الفلسفة، فإنها بمثابة العمود الفقري لأي بحث فلسفي يمتد إلى الميتافيزيقا؛ لذلك بحثها جميعًا وبَيّنَ آراءه في الأفكار المطروحة فيها نقدًا وتعديلًا، ولإيضاح المطلب واستيفائه بصورة أدق عمد الباحث إلى البحث في عمو ميات هذه المسائل قبل الخوض في تفاصيلها.

ومسألة الوجود والماهية من أبرز هذه المسائل وهي مسألة قديمة قدم الفلسفة ونشأتها فبين منكر للوجود ومثبت له وبين باحث في ثباته ومثبت لتغيره انقسمت الآراء بين المفكرين جميعًا في بحث الصلة بين الوجود والماهية على فئة تؤكد أصالة الوجود على الماهية، وأخرى تؤكد العكس؛ فكان للعلامة رأيٌ في ذلك لزم علينا عرضه بعد عرض تلك المقدمات.

أما ما يتعلق بموضوع (الوحدة والكثرة) في ينطبق على الوجود والماهية ينسحب عليها، مع مراعاة النظر في أهمية هذه المسألة في الجانب الإلهي حصرًا أو بصورة أكثر عمقًا، التي تركزت في البحث عن مسألة صدور الكثرة عن الواحد



وهي مسألة قادت إلى ظهور نظرية الفيض (الصدور) والخلق من العدم وغيرها، وقد بحث الحلي في أبرز الآراء التي قيلت في هذا الجانب، وأبدى رأيه بالنقد والتعديل.

أما فيما يخص مسألة (الجوهر) لهذه الفكرة التي قعد أسسها أرسطو، وواصل البحث فيها من بعده مختلف المفكرين من (متكلمين وفلاسفة)، واستثمر المتكلمون هذه المسألة لإبراز فكرة (الجوهر الفرد) والإفادة منها في البحث الطبيعي والميتافيزيقي، فقد بَحَثَها العَلَّامَة أيضًا من أبرز جوانبها، وقد تناول الباحثُ ما يخصها، سواء عند مَنْ سبق الحليِّ أو عنده فيها بعد. ولكن أين وقف العَلَّامَة الحليُّ من الفلاسفة والمتكلمين؟ هذا ما سوف نجده في تضاعيف بحثه في هذه المسألة.

# المبحث الأول

#### العلاقة بين الوجود والماهية و الوجود والعدم

#### المقصد الأول - الوجود:

إنّ الفلسفة كانتْ وما زالتْ حتى الآن تناقشُ تساؤلًا عن الوجود، ويبدو أنّ هذه الفكرة أول ما اجتذبت أنظار الفلاسفة من مسائل الفلسفة(١).

ومن ثمّ فقد شغلت مسألة الوجود وما تزال ذهن كلّ مفكر وكلّ متفلسف، يحاول البحث عن الحقيقة، ولاشك أنها من أعوص المشاكل الفلسفية الميتافيزيقية، فلغز (الوجود) حيّر أكبر العقول في تاريخ الفلسفة (٢)، ولعل بارمنيدس، هو أول مَنْ خطا باتجاه معاكس لصيرورة هير قليطس بتجريده الوجود، وسوف يستمر هذا الاختلاف في تعيين الوجود الذي يؤخذ في اعتباره علاقاته بعدد من الموضوعات الأخرى، كالماهية، والحركة وغيرها، وما إليها من الموضوعات التي تتجلي فيها



هذه الاختلافات، ابتداءً من اليونان ومرورًا بالفلسفة العربية الإسلامية، إذ ظلَّ الخلافُ قائلًا بين المتكلمين والفلاسفة تارة، وبين الفلاسفة أنفسهم تارةً أخرى (٣). ولم يعرف الفلاسفة الوجود ولا المتكلمون، ولكنه يقال على معان متعددة منها على الذات، وعلى الكون في الأعيان، وقيل إنه لا يحتاج إلى تعريف؛ لأنه بديهي التصور، فلا يجوز أنْ يُعرّف إلَّا تعريفًا لفظيًّا من حيث بيان أنه مدلول بليه ط دون آخر، بها يفيد فهمه من ذلك اللفظ لا تصوره في نفسه، وإلَّا كان دورًا وتعريفًا للشيء بنفسه، كتعريفهم الوجود بأنه الكون، والثبوت، والتحقق والشيئية والحصول، وكذلك بالنسبة إلى مَن يعرف الوجود من حيث أنه مدلول هذه الألفاظ دون لفظ الوجود.

وحاول غير واحد من الفلاسفة والمتكلمين أن يحسد الوجود بحدود مختلفة، فقال العَلَّامَة الحلي: «اختلف الناس في ذلك [على انه بديهي]، فذهب المحققون إليه، ونازع فيه جماعة، وزعموا أنه يعرف بحدّه، واختلفوا في حدّه، فقال قوم [المتكلمون]: إنّ الموجود هو الثابت العين» (٥٠).

أما الحكماء الذين حدّوا الوجود فقالوا: «الموجود هو الذي يمكن أن يخبر عنه» (۲) وهناك حدودٌ أخرى أعرض العَلَّامَة عن ذكرها (۷)، «وقد أفاض الشيخُ الرئيسُ ابن سينا في الكلام على بداهة مفهوم الوجود، وأنه غني عن التعريف، ثم قال: «ولذلك من حاول أن يقول فيها شيئًا وقع في الاضطراب، كمن يقول: إنَّ حقيقة الوجود أنْ يكونَ فاعلًا أو منفعلًا» (۸)، وفي موضع أخر يشير ابن سينا إلى مصطلح الوجود، فيهتم بتقسيم الوجود وإحكامه دون أن يحدد معنى الوجود، وهو بهذا يؤمن أنَّ الوجود لا يمكن تحديده ولا تعريفه، مثله مثل الفلاسفة السابقين عليه - كالمحقق الطوسي والعالمين عليه - كالمحقق الطوسي والعالمين عليه الذي وان الموجود والشيء معانيها ترتسم في النفس ارتسامًا أوليًّا، ليس ذلك الارتسام مما يحتاج إلى أن يجلب بأشياء أعرف منها» (۱).

ة الثامنة - المجلد الثامن- العدد الواحد والعشرون ١٤٤٥هـ - ٢٠٦٣م

وعَـودًا على بـدء فـإنَّ (العَلَّامَة) يرى أنَّ هـذه التعريفات التـي وُضعَتْ لحدِّ الوجود رديئة من ناحية، وأنها تعريفات لفظية تلزم تبديل لفظ بمكان لفظ آخر ولازمة للدور، وحد الشيء بنفسه من ناحية أخرى، فقال: «أما التعريف الأول ف(الوجود) وثابت العين لفظان مترادفان مشران إلى معنى واحد، وأما التعريف الثاني فهو مستلزم لتعريف الشيء بنفسه، فإنَّ المرادَ من لفظه (الذي) يشارُ إلى متحقق ثابت، وبالتالي فيؤخذ الوجود في حدِّ نفسه (الدور) ١٠٠٠، وهذا رأي أستاذه أيضًا، فقد ذهب الطوسي إلى أن الوجود لا يمكن تحديده بل المراد تعريف اللفظ، إذ لا شيء أعرف من الوجود، إذ لا معنى أعم منه. فالوجود يعدّ أول المعاني لبساطته القصوي، وأول ما تقع في الإدراك لعمومه الشامل، وكل ما يمكن صنعه هو شرح اللفظ فقط(١١١)، ويؤكد العَلَّامَة الحلِّيِّ أنَّ الوجودَ لا يحدّ من خلال بيان بساطة الوجود فقال: «قد بينا أنّ الوجود عارض لجميع المعقولات فلا معقول أعمّ منه فلا جنس له ولا فصل له؛ لأنَّ الفصل هو المميز لبعض أفراد الجنس عن البعض الآخر، فإذا انتفت الجنسية انتفت الفصلية، بل هو بسيط» (١٢). ومعنى هذا أنَّ العَلَّامَة الحلي يرى أنَّ الوجود لا يقبل التعريف بالحد (١٣)؛ لأن التعريف بالحدّ إنها يكون للأمور المركبة؛ لأنه- كما هو معلوم من المنطق-تعريف بالجنس والفصل، والوجود ليس مركبًا، بل هو معنى بسيط، فهو إذن غير قابل للتعريف بالحدّ، والحلى ينحو في ذلك منحى أستاذه والفلاسفة من أمثال «الكندي»(١٤)، «والفارابي» (١٥) (وابن سينا »(١٦).

#### المقصد الثاني - الماهيّة:

عرّف الفلاسفة الماهية في كتبهم، فهي عند الفيلسوف أرسطو (٣٢٢ق.م) تقع في مطلب (ما هو)، كسؤالك: ما الخلاء؟، فمعناه بحسب الاسم ما المراد بالخلاء؟، أو كسؤالك: ما الإنسان؟، فمعناه بحسب الذات ما هي حقيقة



الإنسان؟، ومطلب (ما هو) مقابل لمطلب هل هو، الأول يراد به الماهية، والثاني يراد به الماهية، والثاني يراد به الوجود (١٧).

وتستعمل هذه الكلمة في الفلسفة بمعنيين أحداهما أعم من الآخر، وقد حقق العكر ألغير المعنيين، فالمعنى الاصطلاحي الأخص: «الماهية هي المستقة عي المستقة عي هو» به يجاب عن السوال بها هو (١١) ، فإنَّكَ إذا قلت: ما هو الإنسان؟، فقد سألت عن حقيقة وماهيته، فاذا قلت: حيوان ناطق، كانَ هذا الجواب هو ماهية الإنسان (١٩)»، ولبيان الفرق بين الماهية والحقيقة فالماهية تُطلقُ غالبًا على الأمر المتعقل، مثل المتعقل من الإنسان وهو الحيوان الناطق مع قَطْع النظر عن الوجود الخارجي والأمر المتعلق من حيث هو مقول في جواب ما هو يُسَتَمى ماهيّة، ومن حيث ثبوته في الخارج يسمّى حقيقة ؛ وفي هذا الصدد قال العَلَّامَةُ الحليُّ: « وهذه اللفظة – أعني الماهية – إنها تُطلقُ في الغالب من الاستعمال على الأمر المعقول، وإذا لفظة مع ذلك الوجود قبل له حقيقة وذات (٢٠)».

وعلى ذلك فإنَّ الماهية تكونُ أعمُّ من الحقيقة؛ لأنَّ الحقيقةَ لا تستعمل إِلَّا في الموجودات، والماهية تستعمل في الموجودات والمعدومات (٢١).

وعلى الرغم من ذلك فإِنَّ الماهية، والحقيقة، والذات، قد تطلق على سبيل الترادف، ولكن الحقيقة والذات تطلقان غالبًا على الماهية باعتبار الوجود الخارجي (٢٢).

فتعريفُ الماهية هو ما ينالُهُ العقلُ من الموجودات المكنة عند تصورها تَصَوُّرًا تامًّا. ومن الطبيعي أنها لا تُستعملُ بهذا المعنى إلَّا في مَورد الموجودات القابلة للمعرفة الذهنية والتي لها حدود وجودية خاصة تنعكس في الدُّهنِ بشكل معقولات أولى - الإنسان حيوان ناطق - وأما الحقائق الوجودية التي لاحدً لها مثل الواجب - تعالى - فإنها ليست لها ماهية بالمعنى الأخص . وأما المعنى



المجلد الثامن العدد الواحد والعشرون 1820هـ - ۶٬۲۳ م

الاصطلاحي الأعمّ للماهيَّة، فيعرفونه بأنه «ما به الشيء هو هو (٢٣)»، أي من حيث هو هو؛ لأنه يمثل الجوهر المطلق، أي ما به يستحق الشيء، وهي بهذا الاصطلاح تكون شاملة للماهيات بالمعنى الاخصّ، وللموجودات التي لا ماهية لها بالمعنى الأول كالذات الإلهة المقدسة.

#### الوجود مفهوم مشترك:

قبل بيان موقف (العَلَّامَة الحليّ)، من مسألة الاشتراك المعنوي (٢٤) في مفهوم الوجود، يترتب علينا ذكر مسائل مهمة هي:

1 - المسألة الأولى: لكي يتبين معنى (التشكيك والتواطئ) في المفهوم لابد لنا من ذكر تقديم منطقي كي يتيسر لنا فهم هذه المسألة، والذي يتعلق بهذين الاصطلاحين:

ينقسم المفهوم على جزئي وكلي، ويهمنا هنا هو المفهوم الكلي الذي ينقسم بدوره على (المتواطئ والمشكك)، فالمتواطئ لا يوجد فيه تفاوت بين أفراده في نفس صدق المفهوم عليه. مثلًا المفهوم الكليّ للإنسان إذا طبّق على أفراده كمحمد أو زيد إلى أخر إفراد الإنسان، فهما من ناحية الإنسانية على حدِّ سواء، وقد سُمِّي بالمتواطئ؛ لأنّ أفراده متوافقة فيه غير متفاوتة، فكأنه ينطبق على الجميع وهم جميعًا يتواطؤون على ماهيته، أما التشكيك فيوجد فيه تفاوتٌ بين أفراده في صدق المفهوم عليها بأحد الأوجه الأربعة (الاشتداد أو الكثرة أو الأولوية أو التقدم)، كمفهوم البياض مثلًا، فترى أنَّ بياضَ الثلج أشدّ بياضًا من بياض القرطاس، وكلّ منها يحمل البياض. وقد سُمِّى هذا المفهوم بالمشكك؛ لأنَّ أفرَادَهُ مشتركون في أصل المعنى ومختلفون بأحد الأمور الأربعة (الاشتداد أو الكثرة أو الأولوية أو التقدم)، فالناظرُ فيه إنْ نَظَرَ إلى جهة الاختلاف أوهَمَهُ الاشتراكُ اللفظيُّ، وإنْ نَظَرَ إلى جهة الصدق أوهَمَهُ التواطؤُ فيشكك (٢٠٠).



٢ - المسألة الثانية: الاشتراك اللفظى والمعنوي.

إن المشترك هو أحد تقسيهات الالفاظ في علم المنطق.

فالمشترك اللفظي: أنْ يكونَ لفظ واحد موضوعًا لمعان مختلفة، كلفظ العين، فإنَّها موضوعة لعين الباصر، وعين الشمس... إلى غير ذلك من معانيها، وهي معان مختلفة.

أما الاشتراك المعنوي: فهو أن يكون معنى واحدٌ مشتركٌ بين أمور كثيرة متخالفة كمعنى الحيوان، فإنه معنى واحد، وهو الجسم الحساس المتحرك بالإرادة، وهذا موجود في الإنسان والفرس والبقر..، وهي أمور مختلفة (٢٦).

وبعد تقرير هذه المقدمة واتضاح المسألة المتعلقة بها، فإنَّ العَلَّامَةَ الحليَّ يناقش مسألة اشتراك الوجود وتحديد نوع الاشتراك وأحكام الوجود، فترى أنَّ الحليَّ يميلُ إلى الرأي القائل باشتراك الوجود اشتراكًا معنويًّا، وأنه مقول على إفراده بالتشكيك، وذلك يعني أنه واحد في الجميع، وبذلك يتفق العَلَّامَة الحلي مع نصير الدين (٢٧)، ومع الفلاسفة وخاصة ابن سينا إلى جانب تأثر الطوسي والعَلَّامَة الحلي بصدر الدين الشيرازي في هذه المسالة (٢٨).

وقد استدلَّ العَلَّامَةُ الحلِّيُّ على أنَّ مفهومَ الوجود مشترك، بالأدلة الآتية:

أوَّلا: « إنَّ مفهوم السلب واحد لا تعدد فيه ولا امتياز، فيكون مفهوم نقيضه الذي هو الموجود واحدًا وإلا لم ينحصر التقسيم بين السلب والإيجاب» (٢٩).

ثانيًا: إنَّ الوجود قابل للقسمة المعنوية، وكلم كان كذلك كان مشتركًا فلنا أنْ نقسمه على الواجب والممكن، ومورد التقسيم مشترك بين الأقسام (٣٠).



### المقصد الثالث- الوجود والماهية

وهما مبدءان انطولوجيان اهتم الفلاسفة بها، وبالعلاقة التي تربط بينهما منذ العصر اليوناني.

وكان أفلاطون من أوائل الذين التفتوا إلى هذه المسألة، ومن بعده أرسطو، وبحثوا في هذه المسألة، وكان لهم رأيٌ فيها. وقد شغل فلاسفة العصر الوسيط بها المسلمون منهم والمسيحيون ... وأول من وضع مسألة الماهية والوجود وضعًا صريحًا هو أرسطو، فهو أول من ميز بين الماهية والوجود، وجعل منهما مطلبين مختلفين للعلم، (مطلب ما أي: ما الشيء الذي هو موضوع العلم) و (مطلب هل) (أي: هل الموضوع موجود) (٣١).

أما البحث في أصالة الماهية أو الوجود فلم يكن يبحث بصورة مستقلة في عصر العَلَّامَة الحَيِّلي ومَن سبقه؛ لذا نجده قد أشار إلى هذه المسالة في مواضع متفرقة، سنشير إليها لاحقًا.

وتجدر الإشارة إلى أنّ مسألة أصالة الوجود والماهية قد اتسعتْ وصارتْ من المسائل الخلافية منذ عصر المير محمد باقر الداماد (٢٢)،الذي صار إلى القول بأصالة الماهية (٣٢)، وتلميذه محمد بن إبراهيم الشيرازي، المعروف بملا صدرا، الذي خالف الداماد، وصار إلى القول بأصالة الوجود (٣٤).

وقد ذكر الحكماء في كتبهم أقوالًا كثيرةً حول هذه المسألة، فلتطلب من مظانها. أما العَلَّامَة الحلي إذ بحث هذه المسألة، وكتابه (الأسرار الخفية) أنَّ البعض زعم أن « الوجود له صفة تقتضى حصوله في الأعيان (٣٥).

ثم عبَّرَ عن هذا الزعم بقوله وهو محال، وهذا القولُ صريحٌ في أنَّهُ قائلٌ بأصالة الماهية، واعتبارية الوجود»، الماهية، واعتبارية الوجود»، ويقال على خصوصيات الوجود – المختلفة بالحقيقة والأنواع – قول اللوازم

ثامتة - المجلد الثامن- العدد الواحد والعشرون ١٤٤١هـ - ٢٠٦٣م



العامة، فهو أمرٌ ذهنيٌ لا وجود له في الخارج "(٢٦).

وعودًا على بدء فإن الخلاف القديم في (الوجود والماهية) على ثلاثة مذاهب:

# ١ - المذهب الأول: مذهب المتكلمين - أبي الحسن الأشعرى وأبي الحسين البصري.

«الوجود هو نفس الماهية في الواجب وفي الممكن على السواء، ولكن الوجود في هذا المذهب، وإن كان نفس ماهية الشيء إلَّا أنَّه في الواجب غيره في الممكن، وليس الوجود إلا من قبيل الالفاظ المشتركة؛ وذلك مثل العين التي تطلق على عضو الإبصار وعلى الذهب وعلى الذات وعلى الجاسوس. فاللفظ مشترك والطبائع مختلفة (٣٧)». وهذا ما ذهب اليه أبو الحسين البصري وأبو الحسن الأشعري<sup>(٣٨)</sup>.

#### ٧- المذهب الثاني: مذهب الحكماء - أرسطو - الفارابي -وابن سينا.

« لا ماهية لله سبحانه بل هو الوجود المجرد بشرط سلب العدم عنه» (٢٩)، ووجود الله - تعالى - غير مشترك فيه، أما سائر المكنات فلها ماهيات زائدة على وجودها أي أنَّ وجودَ الله نفس ماهيته، ووجود المكنات مغاير لماهياتها (٤٠٠)، بمعنى أنَّ وجودَ الله نفس ماهيته ووجود المكنات مغاير لماهيته، وهذا هو رأى الفارابي وابن سينا وأرسطو من قبلهما الذي أوضح «فأما الماهية»(١٤).

والحكماء ذهبوا إلى أن الوجود مقول بالتشكيك على الموجودات بمعنى أنه في بعضها أول وأقدم وأشـد من الباقي. والعَلّامَة الحلي يستدل على أن الوجود مقول بالاشتراك اللفظى وهو يساير الحكماء، وأنه مقول بالتشكيك على ما تحته.

#### ٣-المذهب الثالث:قول أبي هاشم وفخر الدين الرازي.

«الوجود له معنى واحد في الواجب والممكن جميعًا، وهو أيضًا زائد عليها جميعا» (٤٢٠)، أي إن الوجود زائد على الماهيات - الوجودات-.

قال العَلَّامَة الحلي: « وهذا مذهب أبي هاشم وأصحابه»(٢٠). إذ تردد فخر الدين الرازي في هذه المسألة، ومن قبل العَلَّامَة الحلي، «والسبب أن رأي الرازي



الحقيقم كل الته أبي هاثا مفهوم وا الحسر

الحقيقي هو أن مثل هذه المباحث لا تنتهي إلى نتيجة مقنعة؛ لأن الذات الإلهية فوق كل التصورات الإنسانية، ولكن عاد في أواخر كتبه إلى تأييد المذهب المنسوب إلى أبي هاشم الجبّائي (١٤٠)، إذ ذهب في المعالم في أصول الدّين إلى أن مسمتّى الوجود مفهوم مشترك فيه بين كل الموجودات، وأن الوجود زائد على الماهيات» (١٤٥).

ولكن ما موقف (العَلَّامَة الحليِّ) من القائلين بأن الوجود نفس الماهية - كأبي الحسن الأشعري، وأبي الحسين البصري - وقبل أن نشرع بالحديث عن الوجود نفس الماهية نبين موقف العَلَّامَة الحلي منه، لقد ذكرنا أنه اختار الزيادة، وسَايَرَ كُلًّا مِن المعتزلة والاشاعرة، لكن في حق المكنات - فقط لأنه يذكر بأنَّ وجود الواجب عينه - كما ذكرنا في صفات الله - تعالى - وكما هو رأى الحكماء.

وقد استدلَّ على ذلك بأنَّهُ لو لم يكن الوجود زائدًا على الماهية، للزم انتفاء فائدة الحمل، فلنا أنْ نحكمَ على الماهية بأنها موجودة، ونستفيد من الحكم في إثبات الوجود للماهية، وذلكَ إنَّما يتمُّ على تقدير الزيادة، فإنه لو كان نفسها لكان قولنا (الماهية موجودة) بمنزلة قولنا (الماهية ماهية)، إذ الفرض أنه نفسها فلا فرق في إيراد أيها كان في العبارة، لكن قولنا (الماهية ماهية غير مفيد)؛ لأنه حمل الشيء على نفسه، وهذا يقتضى الدور (٢٠).

وإذ «احتج القائلون بأن [الوجود] نفس الماهية: بأنه لو لم يكن نفسها للزم أمّا التسلسل أو اجتهاع الوجود والعدم. بيان الملازمة: أنّه لو كان زائدًا على الماهية لكان صفة لها، والصفة قائمة بالموصوف، فالوجود حينئذ قائم بالماهية، فإما أنْ يقوم بها وهي موجودة أو هي معدومة، فإنْ كان الأول لزم التسلسل... وإنْ كان الثاني يلزم قيام الموجود بالمعدوم، فيلزم اجتهاع الوجود والعدم ... والجواب قولكم: "إمّا أنْ يقوم بها وهي موجودة أو وهي معدومة، قلنا فمع الحصر [الوجود والعدم]، فإنّ هنا قساً ثالثًا وهو أن يقوم بها من حيث هي هي، لا باعتبار أنها موجودة، ولا

سنة الثامنة - المجلط الثامن- العدد الواحد والعشرون ١٤٤٥هـ - ٦٣٠



باعتبار أنها معدومة (٧٤)» بل باعتبار الاصالة. بمعنَى أنَّ وجودَ الماهية من حيث هي هي في الذهن يختلف عن الوجود في العدم من الناحية العينية، ومن ثُمّ يجوز حلول الوجود فيها من الناحية الذهنية وليس من الناحية العينية الوجودية.

ويجمل العَلَّامَةُ الحلِّيُّ في كتاب (كشف المراد) عددًا من الحجج التي تبين لنا زيادة الوجود على الماهية وهذه الحجج لا تخرج عمّا ذهب إليها الطوسي والفلاسفة بوجه عام (٤٨) ، ويرى أنه يمكنُ زيادة الوجو دعلى الماهية في العقل، وهو بذلك يتابع الطوسي (٤٩). فقال: «... إنَّ قيام الوجود بالماهية من حيث هي هي إنها يعقل في الذهن والتصور لا في الوجود الخارجي لاستحالة تحقق ماهية ما من الماهيات في الأعيان منفرد عن الوجود (٠٠)».

#### المقصد الرابع - انقسام الوجود إلى الوجود الذهني والوجود الخارجي:

إنَّ البحثَ عن الوجود الذهني بصورة مستقلة جديدٌ بالنسبة للفلاسفة المسلمين، وإنْ وردتْ في كلام الفلاسفة المتقدمين على العَلَّامَة الحلَّيِّ إشارة إليه، كما جاء عند ابن سينا(١٥).

ونقل العَلَّامَة الحلِّيِّ في (كشف المراد) ما ذهب إليه ابن سينا في تقسيمه للوجود، وتبنَّى قوله في (مناهج اليقين) فقال: «قال أبو على ابن سينا: الوجود إما ذهنيّ وإما خارجي والمشترك بينهم هو الشيئية ... »(٢٥).

ولكن أول من أورد البحث عن الوجود الذهني رأسًا فيها رأيتُ هو «الفخر الرازي» (٥٣) وبعده «المحقق الطوسي» (٤٥).

وقد سايرهُم العَلّامَةُ في هذا (الطريق)، من تقسيم الوجود على ذهني وخارجي، وذكر تباين وجهات نظر العقلاء في الوجود الذهني فقد نفاه جماعة من العقلاء، وأما المحققون من الأوائل فقد أثبتوه، وقسموا الوجود إلى الذهني والخارجي قسمة معنوية.



واستدل عليه العَلَّامَة بقوله: «والدليل عليه لأنا نحكم بالأحكام الإيجابية على موضوعات معدومة في الأعيان، وتحقق الصفة الوجودية يستدعي تحقق الموصوف» (٥٠) وإذ ليس ثابتًا في الاعيان فهو [ثابت] في الأذهان (٢٠)».

إنَّ الحكمَ في الحقيقة ليس مقصورًا على ما له وجود في الخارج فقط، بل كل ما قدر وجوده سواء كان موجودًا في الخارج أو معدومًا فيه، فإنْ لم يكن موجودًا فيه فالحكم فيه على أفراده المقدورة الوجود كقولنا: كل عنقاء طائر، وإنْ كان موجودًا فيه فيه فيه ليس مقصورًا على أفراده الموجودة، بل عليها وعلى أفراده المقدورة الوجود أيضًا، وكذلك قولنا كل إنسان حيوان، فقال (العَلَّامَة الحلي): «اعلم ان القضية تطلق على الحقيقة وهي التي يؤخذ موضوعها من حيث هو هو لا باعتبار الوجود الخارجي بل باعتبار ما صدق عليه الموضوع بالفعل ...»(٥٠).

واحتج المنكرون للوجود الذهني واستدلوا بوجهين على ذلك « بأنه لو حصل في الذهن ماهية الحرارة كان الذهن حارًّا، ولأنا نعلم المتضادات، فلو حصلت في الذهن لزم اجتماع المتضادات، وكذلك الحال في المتماثلة (٥٨)».

وردًّ الحلي على المنكرين للوجود الذهني الذين يصرحون تقع الحرارة والبرودة في صورها، وليس في ماهياتها إذ قال: «الجواب: إنّ الحرارة إنها يفعل أثرها في محل قابل مع عدم معاوق واستحالة اجتهاع الضدين إنها هو في الأمور العينية، وأما اجتهاع الأمثال فلا يحصل في الذهن من حيث المهاثلة المتشاركة في الحقيقة، فالذي يحصل من أحد المثلين إلى العلم السابق هو الذي يحصل مثل الثاني، فلو حصلت في الذهن [اجتهاع المتضادات] فلا يتعدد الصور «(٩٠). إذن فالذهنية بينة قابلة لتعدد الأضداد؛ لأن هذا التعدد منتف بفعل التصورية والصورية وليس ماثلًا بحكم العينية الوجودية الموجودة على أرض الخارج عن الذهن، وعليه فالوجود الذهني سمة مباحة التحقق وهوية ماثلة التجسيد ما زال الذهن قابلًا للتعدد تصويريًّا.





#### القصد الخامس - العدم

لقد أثيرت مشكلة العدم في الفلسفة اليونانية منذ وقت مبكر جدًّا، والاسيَّما في المدرسة الايلية، إذ قرَّر برمنيدس أنه ليس هناك إلَّا الوجود، أما اللَّاوجود فليس بموجود، ومن ثُمَّ قالوا إنّه من العدم لا ينشأ شيئًا، وتقرير ذلك معناه القضاء على مبدأ العلية وبعكس هذا قال فلاسفة العصور الوسطى في أوربا، إنَّ الأشياء خلقت من العدم. أما المتكلمون المسلمون فقالوا إنَّ الله خلق العالم (لا من شيء)(٢٠٠)، في حين يرى د. الرفاعي أنَّ البحثَ في العدم لا يكون داخلًا في الفلسفة، بل يبحث بحثًا استطراديًّا يتبع الوجود (٦١).

لقد حاول جماعة من المتكلمين والحكماء حدّ الوجود والعدم ولكن العَلّامَة الحلــيّ لم يرتض ذلـك، وذكر أنها حدودٌ باطلة؛ لاشــتــالها على الــدور، فقال: إنَّ الوجودَ والعدم لا يمكن تحديدهما، واعلم أن جماعة من المتكلمين والحكماء حدوا العدم، أما المتكلمون فقالوا : المعدوم هو المنفى العين ، والحكماء قالوا: المعدوم هو الذي لا يمكن أنْ يخبر عنه، إلى غير ذلك من حدود فاسدة لا فائدة في ذكرها. وهذه الحدود كلها باطلة لاشتهالها على الدور، وقال: في حد العدم وهو بديهي التصور $(^{(77)})$ ، و $(^{(47)})$ ، ولا حاجة فيه إلى التعريف

وإذ يميز الحلَّيُّ بين نوعين من العدم الأول المطلق والآخر العدم المضاف والعدم المطلق هو لا يعلم ولا يخبر عنه، إذ لا تعين له ولا تخصيص ولا امتياز، والعلم يستدعي ذلك كله، ولا هوية له كيف يشير إليه العقل بأنه هو. والعدم المضاف فإنه يعلم بو اسطة ملكته، وهو بديهي التصور - كما ذكرنا - وعلى مبحث (العدم) تترتب قضايا أخرى مثل مبحث (إعادة المعدوم)(١٤)، إذ اختلف الناسُ في (الـشيء) إذا عـدم عدمًا محضًا بحيث لم يبق له هوية في الخارج أصلًا هل يمكن إعادتهُ بعينه مع جميع عوارضه ومشخصاته التي كان بها شخصًا مُعيَّنًا أم لا؟





نامنة - المجلد الثامن- العدد الواحد والعشرون ١٤٤٥هـ - ٢٠٦٣م.

وتجدرُ الإشارة هنا إلى أنَّ آراء المتكلمين والحكماء في هذه المسالة متضاربة بينَ مؤيِّد ومخالف، فالحكماء والمتكلمون ذهبوا إلى أنَّ المعدوم لا يعاد، وذهب آخرون -الأشاعرة - إلى أنه لا يمكن أنْ يُعاد، والعَلَّامَةُ الحليُّ على الرأي الأول في أنَّ المعدوم لا يُعاد، وقد تابع في هذه المسألة أستاذه (الطوسيّ)، واستدلَّ على أنَّ المعدوم لا يُعاد بوجوه، منها:

الأول: «إنَّ المعـدوم لا يبقى له هوية ولا يتميـز عن غيره، فلا يصح أن يحكم عليه بحكم ما من الأحكام فلا يمكن الحكم عليه بصحة العود...

والثاني: أنه لو صحَّ إعادة المعدوم لزم اجتهاع المتقابلين، والسلازم باطل فالملزوم مثله بيان الملازمة أنه لو أعيد لأعيد مع جميع مشخصاته وعوارضه التي من جملتها الزمان الذي كان عليه قبل العدم، ولو كان كذلك لكان مبتدئًا بذلك الاعتبار ومعادًا باعتبار آخر، وهو وجوده بعد إعادته ثانيًا فيكون مبتدئًا [معًا]، فيلزم الجمع بين المتقابلين، وهو محال بالضرورة»(٥٠).

وتجدر الإشارة هنا إلى أن بعضهم ينظر إلى الإعادة على أنها (إيجاد ما عُدم بعد وجوده)، وحصل بذلك خلاف عن هذا الأمر، والسبب في ذلك أن المتكلمين ربط وابين المعاد وإعادة المعدوم، وهو ربط لم يتحدد في الشريعة؛ لأن هذا الأخير تحدث عن الموت والوفاة وعن نشأة أخرى للمكلفين.

فالمناط في أمر المعاد هو الانتقال من نشأة إلى أخرى، وليس إيجاد بعد إعدام، إذ المسألة من البداية مفتعلة في نطاق علم الكلام (٢١)، فلا ينظر إليه على أنها عدم ووجود بل هو انتقال من طور إلى طور لا غير، أما مسألة إعادة الزمن مع إعادة المعدوم فهو أمر خارج عن القبول من حيث أنَّ الإعادة تكمن بزمن آخر مغاير لطبيعة زمن الانعدام وعليه فالزمن بيد المعيد وطبيعته تكمن بإرادته المعيد لا بلزومات المعاد ووجوب تطبيق مستلزماته التي منها الزمن وعليه في انتقال اطوار لا عدم ووجود؛ لأن المنعدم لا يتقدم عليه بل يبقى منه ما يلزم إعادته به كالروح.



# المقصد السادس - الخيرُ والشرُّ بين الوجود والعدم

إننا في تناولنا للأبعاد المختلفة لهذه المشكلة لن نقتصر على عرض رأى العلَّامَة الحليّ وحده؛ لأنَّ رأيه في هذه المشكلة ليس إبداعًا فرديًّا، بل هو نتيجة لما تعرف عليه من ثقافات مختلفة، سواء كانت فلسفة يونانية، أم جانبًا إسلاميًّا يتمثل في ثقافته وديانته وتعرف إلى آراء الفرق الإسلامية المختلفة، وكذلك إلى الفلسفة الإسلامية.

وهذا يعنى أن أفكار العَلَّامَة الحلي في (الخير والشر) كانت مجرد ترديد لما سبق أن تعرف عليه، كلا ليس هذا هو المقصود، فالعَلَّامَة الحلِّيّ يعالج فكرة الخير والشر في مؤلفاته من جوانب مختلفة تقصر في مؤلف وتطول في آخر. ومن ثمَّ فكل فكرة لأي فيلسوف أو عالم أو مفكر هو نتيجة لما سبقه من فلسفة أو علم أو فكر، ثم يقـو م بو ضع لبنة جديدة معتمـدًا على تلك اللبنات السـابقة أو مختلفة عليها. وإنَّ هذه المشكلة تعدّ من أهم المشكلات التي تسيطر على العقل الإنساني، والبحث فيها لم يتوقف على عصر، أو مجتمع، أو فلسفة معينة، «فعند اليونان القدماء قد ظهرت عند سقراط، وأفلاطون، وأرسطو، والرواقية، والكلبيين»(١٧).

وفي العصور الوسطى المسيحية نجد أنَّ الصورة الأكثر تأثيرًا في الفلسفة المسيحية هي تلك التي عرضها القديس أوغسطين، فقد وقع في شبابه، تحت تأثير دين شرقيّ يُدعَى (المانوية) التي أدينت بالهرطقة من طرف الديانات التوحيدية العظيمة ربها في ذلك الديانات الفارسية القديمة (الزرادشتية)؛ وذلك بسبب التفسير الذي اعتمدته لوجو د الشر (۲۸).

وتاريخيًّا لهذه التساؤلات - عن الخير والشر - إجابات إلَّا أنها لم تكن على وتسرة واحدة بل تباينت الآراء فيها، إذ ذهبت (الثنوية) إلى أنَّ هناك مبدأين، أحداهما (يزدان) فاعل الخبرات، وثانيها - اهريمن - هو فاعل شرورًا. واستدلوا





ثامنة - المجلد الثامن- العدد الواحد والعشرون 1820هـ - ٢٦٣م و

على ذلك بأنّا نجد في هذا العالم خيرات كذلك نجد شرورًا كالقحط وغيرها، ولا شك أنها كائنة في سلسة الممكنات، ومحال أنْ تكونَ علة الشرور، فاعل الخيرات؛ لأنّ فاعل الخيرات خير محض، ولا يصدر منه إلّا خيرٌ محض، والعقل لا يجوزُ صدور ضدين من فاعل واحد – فلا بد من وجود المبدأين (١٩).

أما أفلاطون - كما نقل عنه العَلَّامَة الطباطبائي - فاعتقاده كان أن الشر عدم، وقد بين ذلك بالأمثلة (٧٠)، ونجد هذه الفكرة عند القديس أو غسطين (٧١).

والمثال عينه نجده عند العَلَّامَة الحليِّ، وعلى كل حال، يتفق مع الكثيرين على وجود (الخير والشر) في العالم، ويقر بها كما أقر أستاذه نصير الدين الطوسي (۲۷)، وفخر الدين الرازي (۲۷)، وابن سينا، والفارابي (۲۶).

ولم يكن للعلامة الحليّ تفسير فلسفي خاص لمعنى (الخير والشر)، بل كان متابعًا ويرتسمًا خطى الطوسي (٥٠٠) وابن سينا (٢٠١)، فقال: « فحكموا بأن الوجود خير محض والشر عدم محض (٧٠٠) ».

ففي كتابه (الأسرار الخفية) يذهب إلى تقسيم إدراكاتنا للشرِّ على نوعين من الإدراك، الأول شرّ بالذات فقال: «اعلم أنَّ السَّشَّ وإنْ كان يقال على الأمور الوجودية فإنه إذا حقق ماهيته كان عدما لكهال يمكن حصول للشيء ... مثلًا القتل إنَّها كان شرَّا من حيث فقدان الحياة التي هي كهال شخص ما لا من حيث قدرة القادر عليه، ولا من حيث كون الآلة ... الثاني: وشرّ بالعرض، وهو ليس في حقيقته شَرُّ، إنها يقال عليها بالعرض ولا يخلو من وجه عدم يقال عليها مثلا النار: إنها شرُّ فليس من حيث وجودها ، ولا من حيث قوتها على إحالة ما يجاورها إلى طبيعتها بل من حيث هو فقدان كهال لشخص إنساني، وعلى أي حال فإنَّ «الشَّرَ عدمي لا تحقق له» (٧٨).

وبناءً على ما تقدم - الخير والشر - فإنَّ العَلَّامَةَ الحلِّيَّ يرى إنَّ الخيرَ هو الوجود



ودرجته هي درجة الموجود في حصوله على كهاله، وأن وجود الشر في الموجود هو ما يكون غير حاصل على كهاله . وبعد هذا ننتقل إلى نقطة أخرى، وهي نسبه الخير إلى الشر، «ويشير العَلَّامَة الطباطبائيُّ كها نقل عن المعلم الأول أنَّ الأمورَ على خمسة أقسام»(٢٧).

ويصرح العَلَّامَة الحليّ: «أمران منها موجودان: أحدهما، ما هو خير محض لأشرّ فيه [الله تعالى] والثاني ما يغلب فيه الخير على الشر والثلاثة الباقية، وهي ما يتساوى فيه الخيرُ والشَّرُّ، أو يغلب الشر أو يكون شرَّا مَحضًا – غير موجود (١٠٠)»، ويضيف إلى الأشياء الثانية سبب الشرور وان كانت كثيرة فهي أكثرية وإن كان فيه شر لغلبة الشر فيه، فإنَّ تَرْكَ الخير الكثير لأَجل شَرًّ قليل شرُّ كثيرٌ، فوجودُهُ قد اشتمل على أعظم المصلحتين فهو موجود (١٨).

# المبحث الثاني

#### الوحدة والكثرة

لكي يبرهن العَلَّامَة الحلَّيّ على وجود الله تعالى عمد إلى صفتي (الوحدة والكثرة) في الموجودات، «وذلك ما نجده عند أرسطو وغيره من الفلاسفة الأقدمين» (۸۲).

ومن ثمّ لا يمكن أن تكون في الأشياء كثرة بلا وحدة، ولا وحدة بلا كثرة، في كل محسوسات كلها مشتركة في كل محسوسات كلها مشتركة في الكثرة والوحدة، كان ذلك عن علة، وليس عن صدفة، وهذه العلة هي غير ذات الأشياء المشتركة في الوحدة والكثرة؛ لأنه لو كان اشتراك الوحدة والكثرة بعلة من ذاتها لكان هناك لا نهاية بالفعل، أي علة لعلة، وعلة لعلة إلى ما لانهاية له، والحال أنه لا يمكن أن يكون شيء بالفعل بلا نهاية، فلم يبق إلا أن يكون لاشتراكها علة

749

أخرى غير ذاتها أرفع وأشرف منها وأقدم، إذ علمنا أنَّ العلة قبل المعلول بالذات. ولم يكن العَلَّامة الحلِّي أول مَنْ طرق أبوابَ البحث في مبحث الوحدة والكثرة من الفلاسفة والمتكلمين، فقد أخذت علاقة (المخلوقات بالخالق)، أو ما يُسَتمى بإشكالية الوحدة والكثرة، الكثير من جهود فلاسفة والمتكلمين، بين متعمق في مضمون النَّصِّ المقدَّس ليرسم لنا العلاقة بين الطبيعة وما بعدها، رسمًا شرعيًّا ولاسيّما عند المتكلمين من جانب، وعند الفلاسفة كالكندي والفارابي والغزالي من جانب آخر. وقد تبنَّى الغزاليُّ آراءَ الكنديِّ في علاقة الكثرة بالوحدة في ضوء المنطوق النقلي، أما الفارابيّ وابن سينا فلم يأخذا بالحلول التي قدمها فلاسفة الإسلام – كالكندي وأبي بكر محمد بن زكريا الرازي – أن يعالجوا إشكالية الوحدة والكثرة، بل قالوا بنظرية (الصدور أو الفيض) (٨٣).

أما (العَلَّامة) فقد ساير المتكلمين، رافضًا نظرية (الصدور) والمبدأ القائل (الواحد لا يصدر عنه إلَّا واحد)، وقبل الحديث عن موقفه، علينا أن نحدد أوَّلًا مفهومي (الوحدة والكثرة) عند العَلَّامَة الحليِّ، وبعد تحديدهما نرى بهاذا يرتبطان مع المفاهيم الأخرى مثل مفهوم الوجود والتشخص، وبعد ذلك نستظهر الإشكالات المترتبة على تبني القول بـ (الوحدة والكثرة) وكيفية معالجتها عند العَلَّامة.

#### المقصد الأول - مغايرة الوحدة للتشخص والوجود:

قبل الحديث عن (مفهومي الواحد والكثير) نتحدث عن ارتباط مفهوم الوحدة بالتشخص والوجود، فنقول: « الوحدة مغايرة إلى التشخص  $^{(6,0)}$ ؛ لأن «الوحدة قد تصدق على الكلي غير المتشخص، وعلى الكثرة نفسها من دون صدق التشخص عليها $^{(6,0)}$ ».

وإذ ذهب العَلَّامَة في القول إلى أنّ جماعة من القدماء أشاروا إلى أنّ الوجود





A STATE OF THE STA

والوحدة عبارة عن شيء واحد لصدقهما على جميع الأشياء وهو خطأ، فإنّه لا يلزم من الملازمة اتحاد (٨٧).

ثم يسوق الحلّي دليلًا على التغاير بين الوجود والوحدة ويقرره بها يأتي «أن الكثير من حيث إنه كثير موجود ولا شيء من الكثير من حيث أنه كثير بواحد...» (٨٨). مشلًا إن وجود زيد من الناس لا يعني وحدته؛ لأنه جزء من (النوع الإنساني)، وهـ ذا جزء من (الجنس الحيواني)، ومن ثمّ فحتى لو تلازم الوجود والوحدة فلا يعني هذا أنها واحد. ثم يذكر أن الوحدة تساوق الوجود وتلازمه قائلًا: « فكل موجود فهو واحد والكثرة يصدق عليها الواحد، لا من حيث إنها كثرة، على معنى أن الوحدة تصدق على العارض، أعني الكثرة لا ما عرضت له الكثرة، وكذلك كل واحد فهو موجود إما في الأعيان أو في الأذهان فهما متلازمان» (٩٨).

#### المقصد الثاني -مفهومي الواحد والكثير:

سوف نبين معنى (الواحد والكثير) بشكل عام، ثم عند العَلَّامَة الحليَّ، مع تركيزنا على تعريفهم لديه .

ذهبَ الشيخُ الرئيسُ (ابن سينا) في (الشفاء) إلى القول: «والذي يصعب علينا تحقيقه الآن ماهية الواحد. وذلك أنا إذا قلنا: إنَّ الواحد هو الذي لا يتكثر ضرورة، فأخذنا في بيان الواحد الكثير ... فها أعسر علينا أن نقول في هذا الباب شيئًا يعتد به،... (٩٠)».

في حين يُعرّفُ ابنُ رشد الواحد بقوله: «أن الواحد هو غير متجزئ والكثرة متجزئة، فإنَّ الكثرة إنها يقال لما قد جُزِّء أو لما يُجَزَّأ، وأما الوحدة بها هو واحد فإنَّهُ لا يَتَجَزَّأً» (١٩)، وعرَّفَ الفخرُ الرازي في (المباحث المشرقية): «أنه لا يمكن تعريفها لأنّ الأُمور المساوية للوجود في العموم يعرض لها أن لا يمكن تعريفها إلَّا مَعَ الدَّورِ أو تعريف الشيء بنفسه...(١٢)»، وعرف المحقق الطوسي في (تجريده): «ولا يمكن تعريفها إلَّا باعتبار اللفظ (٩٢)».

771

أما العَلَّامَة الحليَّ إذ وافق الطوسي من قبله، في شرحه على كلام المحقق الطوسي فقال: «الوحدة والكثرة من المتصورات البديهية فلا يحتاج في تصورهما إلى اكتساب فلا يمكن تعريفهما إلَّا باعتبار اللفظ بمعنى أن يبدل لفظ بلفظ أخر أوضح منه، لا أنه تعريف معنوي (٩٤)» (٩٥)، ولكننا نجده في كتابه (معارج الفهم) يعرفُ الواحد بقوله: «الواحد هو الشيء الذي لا ينقسم، فإن لم يكن منقساً من جهة أخرى فهو الواحد على الإطلاق، وهو إذا كان نفس هذا المعنى فهو الوحدة »(٩٦).

أما السّيوريُّ فقد ساير العَلَّامَة الحليِّ والذي عرّف الوحدة والكثرة، قائلًا: «الوحدة والكثرة من المعلومات البديهية، فلا يفتقر في تصورها إلى اكتساب تعريف وما يقال في تعريف الوحدة بأنها عبارة عن كون الشيء لا ينقسم، والكثرة عبارة عن كونه منقسها، فهو تعريف لفظي غايته تبدل لفظ خفي بلفظ جلي...»(٩٧). – الوحدة والكثرة من الأمور الاعتبارية:

لقد ذكرنا سابقًا أنّ الوحدة والكثرة من المعلومات البديهية فلا تحتاج إلى اكتساب ومن ثمّ فالوحدة ليست ثابتة في الأعيان وهما من المعقولات الثانية، أي التي تحصل في المرتبة الثانية من التعقل، وليس لها في الخارج تحقق بذاتها، فاما أن نعقل الشيء أو لا ثم نتعقل كونه واحدًا أو كثيرًا، فالكثرة والوحدة عارضتان للمعقول أولًا، ولا يتصور قيامها بأنفسها بل بمعروضها (٩٨)، إذ قال العَلَّامَة للمعقول أولًا، ولا يتصور قيامها بأنفسها بل بمعروضها وإذ نازع جماعة من الخوائل في كون الوحدة والكثرة من الأمور الاعتبارية وجعلوهما عرضين موجودين الأوائل في كون الوحد والكثرة من الامور الاعتبارية وجعلوهما عرضين موجودين في الخارج (١٠٠٠)، والدليل في ذلك أن الوحدة والكثرة إذا كانت موجودة في الخارج لزم التسلسل، اما اذا كانت ثابتة في الذهن فهو المطلوب، ولأنها لو كانت موجودة في الخارج لي الخارج لكان لا يخلو: إما أن تكون واحدة أو كثيرة ولا جائز إن تكون كثيرة، وإلَّا لـزم اتصاف الشيء بمنافيه لأن الكثرة منافية للوحدة، فتكون واحدة، فتكون واحدة، وتلك الوحدة، وتلك الوحدة، وتلك الكلام إليها





ونقول فيها كما قلنا في الوحدة الأولى، فيلزم التسلسل. وأما الكثرة فإنها لو كانت موجودة في الخارج لكان أما أن تكون قائمة ببعض أجزاء محلها، أو كل واحد من أجزائه، فيكون الواحد كثيرًا باعتبار واحد (١٠١).

والسّيوريُّ يوافق الحلي في رأيه في أنه لو كانت الكثرة موجودة في الخارج يلزم منه فسادان: الأول: أن يكون الواحد كثيرًا أيضًا، والثاني: أنْ يكونَ العرض الواحد قائماً بمحال متعددة. والقسمان باطلان، وهما لازمان من فرض وجود الكثرة خارجًا، فلا تكون موجودة خارجًا، وهو المطلوب "(١٠٢).

# المقصد الثالث - المعقولُ من الوحدة والكثرة وكيفيتهما:

يدخل (العَلَّامَة الحلِّي) في مناقشة طويلة حول معنى (الواحد والكثير)، فيقرر أولًا أنَّ الواحَد يُقالَ: إما بالذات أو بالعرض، وأنَّ مسألةَ انقسام المعقول على الواحد والكثير من الأمور العامة الشاملة (للجو هر والأعراض)، فالمعقول إما أنْ يكون منقسمًا أو لا يكون منقسمًا، فالأول هو الكثير، والثاني هو الواحد.

والواحد قد يكون واحدًا بالشخص، أي يكون مانعًا من وقوع الشركة فيه مثل زيد، وقد لا يكون واحدًا بالشخص، ومن ثَمَّ يكونُ على جهتين، إحداهما تقتضي الكثرة، والأخرى تقتضي الوحدة فجهة الكثرة إن كانت متفقة، فهو الواحد بالنوع (كزيد وعمر ، وخالد)، فإنَّ نَو عَهم واحدٌ وهو الإنسان، وإن كانت مختلفة، فهو واحد بالجنس كالإنسان والفرس، فإنها واحـد بالحيوان الذي هو جنسٌ لها وهو واحد، ثم الجنس قد يكون بعيدًا وقريبًا ومتوسطا. والواحد بالجنس إما بالجنس القريب، الإنسان والفرس، فإنَّ الحيوانَ جنسٌ قريبٌ لها، أو بالمتوسط كالإنسان والشجرة، فإنها واحد بالجنس المتوسط وهو الجسم النامي، أو البعيد كالإنسان والعقل، فإنها واحد بالجوهر، وهو جنس بعيد لها (١٠٣).

وأكد العَلَّامَة الحلِّيّ هذا المعنى قائلًا : «المعقول إما أن يكون واحدًا أو كثيرًا،



الثامنة - الوجلد الثامن- العدد الواحد والعشرون ١٤٤٥هـ - ١٠٦٣م

والواحد إما بالذات أو بالعرض، والأول قد يكون بالشخص كزيد [وقد يكون بالنوع كزيد وعمر]، وقد يكون بالجنس كالإنسان والفرس، ثم الأجناس تتصاعد، فيكون الواحد بالجنس واحدًا، إما بالجنس القريب كها قلنا، أو المتوسط كالإنسان والحجر، أو البعيد كالإنسان والعقل» (١٠٤)، وفي موضع آخر يقولُ العَلَّامَة الحليّ: «إنّ الوحدة مقولة بالتشكيك على ما تحتها، فأولها به مجرد الوحدة ثم الواحد بالشخص ثم بالنوع ثم بالجنس، ويتفاوت الأولوية بتفاوت الاجناس قريًا و تُعدًا» (١٠٤٠).

ويذكر الحليّ : «الواحد بالنوع كثير بالشخص» (١٠٠١)؛ لأنَّ النوع لا بد له من أشخاص؛ لأنه المقول على كثيرين متفقين بالحقيقة، وهذه الأشخاص قد تكون ذهنية كالعنقاء (١٠٠٠)، وقد تكون خارجية وذهنية كالشمس.

والواحد بالشخص إمَّا أنْ يصحَّ عليه الانقسام لذاته وهو المقدار، وإنْ صحَّ عليه الانقسام لغيره كالجسم الطبيعي، وإنْ كان الثاني فإمَّا أنْ يكونَ ذا وضع، أي يمكن أن يشار إليه إشارةً حسيَّة أو لا يكون، فالأول النقطة والثاني كالنفس الناطقة عند من يثبت تجردها، ومن جملة أقسام الواحد الوحدة، فإنَّ الواحد هو ما لا ينقسم، فإمَّا أن لا يكون له مفهوم غير ذلك فهو الوحدة، أو يكون وهو ينقسم إلى الأقسام المتقدمة [المقدار الجسم الطبيعي] نجد أنَّ العَلَّامَة قد قرَّر أنَّ الواحد بحقً هو الواحد على الإطلاق، وعن الواحد تصدرُ كُلُّ وحدة، ماهية، وإذن فالواحد الحق هو الأول والخالق، والحافظ لكل ما خلق، وهو وحده الجدير بوصف الواحد وما عداه فلا يقال عليه واحد إلَّا مجازًا، أمَّا الشيرازيُّ فقد نظر بوصف الواحد وما عداه فلا يقال عليه واحد إلَّا مجازًا، أمَّا الشيرازيُّ فقد نظر الواجب في غاية الوهن والسخافة ...»(١٠٨).



#### المقصد الرابع - العلاقة بين الوحدة والكثرة والإشكالات المثارة في هذه العلاقة:

يبحث العَلَّامَة الحلِّيّ في العلاقة بين الوحدة والكثرة ، ويحدد هذه العلاقة في بحث التقابل بينها، ثم يقرر أن أقسام التقابل غير جارية بين (الوحدة والكثرة)، وإنها التقابل بينهما بالعرض، كما سنبين لاحقًا.

وهو قد ساير أستاذه الطوسي وابن سينا في كون التقابل بين الوحدة والكثرة بالعرض، فقال ابن سينا: «فبالحرى أن تجزم أن لا تقابل بينها في ذاتيها ولكن يلحقهما تقابل وهو أن الوحدة من حيث هي مكيال تقابل الكثرة من حيث هي مكيل، وليس كون الشيء وحدة، وكونه مكيالا، شيئًا واحدًا بل بينهما فرق، فالوحدةُ يعرضُ لها أن تكون مكيالًا، كما أنها يعرض لها أنْ تكونَ علة ...»(١٠٩).

والوحدة وإنْ كانت تعرض لجميع الأشياء حتى الكثرة نفسها لكنها ومن ثُمَّ لا تجامع الكثرة في موضوع واحد بالقياس إلى شيء واحد، فإنَّ موضوعَ الكثرة من حيث صدق الكثرة عليه لا يمكن صدق الوحدة عليه فبينها تقابل قطعًا (١١٠)، والتقابل لا يمكن أن يعرض للواحد، و إنها يعرض للكثير من حيث هـو كثير، ومفهـوم التقابل «هو عدم الاجتـاع في شيء واحد في زمان واحد من حهة و احدة» (۱۱۱).

وإذْ ذكر الحكماء أنَّ أصنافَ التقابل أربعة (الضدية، والعدم والملكة، والسلب والايجاب، والتضايف)(١١٢)، ومن ثُمَّ فإنَّ التقابلَ بين الوحدة والكثرة غير هذه الأصناف وإنها هو تقابل عارض وليس بجوهري (أي ذاتي)، فصرح العَلّامَة الحمّل قائلًا: «قالوا [الحكماء]: لاشك أن بين الواحد والكثير مقابلة، وأصناف التقابل أربعة، وليس ذلك التقابل تقايل الضدية وإلا العدم والملكة ولا السلب والإيجاب؛ لاستحالة تَقَوّم أحد المتقابلين بهذا المعاني بالآخر، والتقابل التضايف، فإنّ المضايف مصاحب والمقوم متقدم، فإذن التقابل عارض»(١١٣)، «وهو باعتبار



عروض العلّية والمعلولية والمكيالية العارضين لهما، فإنَّ الوحدةَ علَّة للكثرة ومكيال لها والكثرة معلولة ومكيلية، فبينهما هذا النوع من التضايف فكان التقابل عرضيًا لا ذاتيًا»(١١٤).

#### المقصد الخامس -الواحد لا يصدر عنه إلا واحد- ( خلق العالم (١١٥):

لم يكن العَلَّامة الحليّ أول مَنْ صَرَّحَ في مؤلفاته الكلامية والفلسفية بالمبدأ القائل (الواحد لا يصدر عنه إلا واحد)، بل إن هذا الأساس كان متجذّرًا في تاريخ الفلسفة، وسوف نمر على تاريخ هذا المبدأ، ونحن ندرس هذه المشكلة لدى العَلَّامة الخلي ونستعرض أقوال كل من الفريقين، ثم نبين موقفه منها لنعلم إلى أيها كان أقرب، ولم يكن بوسعه أن يحلق خارج الجو الدّيني والفكري للعصر الذي عاش فيه، وكان لابد من أنْ تثيرَ هذه المشكلة اهتهامه وعنايته، وقضية (الوحدة وعلاقتها بالكثرة) التي تحدثنا عنها سابقًا قد تفرّعت عنها هذه المسألة – فالواحد لا يصدر عنه إلا واحد – علمًا أن مسألة الواحد والكثرة قد عولجت في المدارس اليونانية على الصعيد الطبيعي، أما في العالم الإسلامي فقد انتقلت إلى الميدان الدّيني، ومع على الصعيد الطبيعي، أما في العالم الإسلامي فقد انتقلت إلى الميدان الدّيني، ومع الإسلام بناء نظام للكون يوفق بين مقتضيات العقل وبعض الضرورات الدينية، وفي نظام كهذا تصبح قضية العلاقة بين الواحد والكثرة نقطة الانطلاق والدّعامة الأولى للبنيان الفلسفي بأسره (١١٠).

فإنّ الملاحظ أنَّ الفلاسفة الإغريق لم تكنْ لديهم فكرةُ الخلق من العدم، بل كانوا يرون قدم العالم، أو قدم المادة الأولى التي منها تكونت أجزاء العالم (١١٧).

فاديمقريطس وليوقبوس رأيًا أن الـذرات التي يتألف منها الكون قديمة؛ لأنَّ الوجود لا يخرج من اللَّاوجود (١١٨)، أما أفلاطون فيرى أن المادة قديمة كانت في حالة الفوضي، وأنَّ الإله هو الذي نظمها. (١١٩)، أما أرسطو فصرّح أيضا بقدم العالم





بقوله: «هناك ضرورة؛ لأنْ تكون [أي الهيولي] غير قابلة للهلاك وغير مخلوقة (١٢٠٠)»، وآخر فلاسفة اليونان شهرة وأكثرهم تأثيرًا في الإسلام من حيث هذه المسألة هو (أفلوطين) الذي ابتدع نظرية الفيض.

وتتلخص نظريتُـهُ في أنّ الأشياء مختلفةٌ في الكمال والنقص، ويتوقف كمالها ونقصانها على درجة اتحاد أجزائها، فدرجة اتحاد الأحجار المتناثرة أدنى من درجة اتحاد أحجار المنزل المهني، واتحاد بين جماعة من الناس لا غاية لهم أقل كمالًا من اتحاد الجوقة الموسيقية أو الفرقة من الجيش، والاتحاد بين الأمور العقلية أقوى منه بين الأمور المادية .وما زال أفلو طين يصعد في سلم الموجو دات حتى وصل أخبرا إلى الوحدة الأولى التي لا تقبل الانقسام، وليس فيها أجزاء البتة .وعن هذه الوحدة فاض العقل الكلي الذي هو أقل كمالا منها، ولذا فهو يقبل الكثرة، وعنه فاضت النفس الكلية، ثم انبثقت الأشياء المادية عن هذا النفس (١٢١).

أما فلاسفة الإسلام فكانوا فريقين: فريقًا اعتنق نظرية الصدور، وفريقًا ر فضها.

أما الذين اعتنقوا نظرية الصدور، فمنهم مَنْ أخذها دون أن يحوِّر فيها إلَّا تحويرًا بسبطًا: كإخوان الصفا(١٢٣).

أما الفارابي (١٢٤) وابن سينا، فلم يكتفيا بعقل واحد ونفس واحدة - كما قال بها أفلوطين - بل أتيا بعشرة عقول وتسع نفوس. وذهبا إلى أنَّ هذا العالم المتكثر لا يمكن أن يصدر عن الله -تعالى- مباشرة؛ لأن الله وحده، والواحد لا يصدر عنه إلّا واحد، فلابد من متوسطات، فقال ابن سينا : «... إنَّ كلّ عقل هو أعلى في المرتبة، فإنه لمعنى فيه، وهو أنه بها يعقل الأول يجب عنه وجو د آخر دونه، وبها يعقل ذاته يجب عنه فلك بنفسه وجرمه وجرم الفلك كائن عنه، ومستبقى بتوسُّط النفس الفلكية...»(١٢٥).



ة الثامنة - المجلد الثامن- العدد الواحد والعشرون ١٤٤٥هـ - ٣٠٠٣٠ م

واهتم نصير الدين الطوسي بمسألة نظرية (الصدور)، في دراسته لمباحث الإلهيات لاسيها في كتابيه (تجريد العقائد ومصارع المصارع)، والذي قرر فيها أهم آرائه الفلسفية والكلامية. فمقولة الواحد لا يصدر عنه إلا واحد قد قال بها في حل هذه المشكلة، ويبين أن الكثرة التي تصدر عن الأول، وتكثرها الذي هو ناتج عن استعدادات الموجودات الممكنة للتكثر، لا تخل بالقول إنَّ الصادر عن واجب الوجود إنَّها هو الممكن الواحد (١٢٦).

ومن فلاسفة الإسلام مَن أعرضَ عن نظرية الصدور، وقال إنَّ العالم محدث، فالكندي يذهب إلى أنَّ العالم محدث من لا شيء، ضربة واحدة في غير زمان ومن غير مادة بفعل القدرة المبدعة المطلقة من جانب علة فعالة أولى هي الله، ووجود هذا العالم وبقاؤه ومدة هذا البقاء متوقفة كلها على الإرادة الإلهية الفاعلة لذلك، بحيث لو توقف الفعل الإرادي من جانب الله لانعدم العالم ضربة واحدة وفي غير زمان أيضًا؛ والى الرأي ذاته يذهب الغزالي. «إما المتكلمون فيجمعون على أن العالم محدث: سواء في ذلك المعتزلة والأشعرية» (١٢٧).

# المطلب الأول: موقف العَلَّامَة الحلّيّ من (نظرية الفيض) ونقد الأساس الذي استند اليه الفلاسفة الإسلاميّون لبناء هذه النظرية:

عرض العَلَّامَة الحليّ هذه المسألة - نظرية الصدور - في مجموعة من مؤلفاته (الكلامية والفلسفية)، والذي نلاحظه عندما نقرأ هذه المؤلفات، أنه انتقد (نظرية الصدور وأساسها)، وقدم عددًا من الحجج - علمًا أنّه كان مسبوقًا في هذه الانتقادات التي وجهت إلى نظرية (الصدور) من بعض الفلاسفة والمتكلمين، كالغزالي (١٢٨)، والشهر ستاني (١٢٩)، والرازي (١٣٠).

ومسألة (الصدور) درسها باستيعاب وبفهم واضح، وبمعرفة نادرة بدقائق الأمور، يناقش ويحاكم ويستفهم، بعبقرية غير خافية، مما يدل على أنّ هذه المسألة



نالت من النقاش المساحة الواسعة في كثير من مؤلفاته، إذ عالج هذه المسألة - الصدور - ضمن صفة القدرة الإلهية، وهو قد صرّح وقبل أن يناقش حجج الفلاسفة حول أساس النظرية بأن: «هذا البحث ساقط عنا، لأنا نسند الأشياء الكثيرة إلى واجب الوجود تعالى من غير توسط أمر ما من الأمور» (١٣١)، وفي موضع آخر قال: «ونحن لما أثبتنا كونه تعالى قادرًا اندفعت هذه الكلمات، وأيضًا فقد جوزنا استناد الكثرة إلى البسيط» (١٣١).

وذهب أفلوطين وفلاسفة الصدور - الفارابي وابن سينا - إلى أنّ الفاعل الواحد من جميع الجهات من غير تعدد الآلات والقوابل لا يصدر عنه أكثر من واحد «، وهؤ لاء القوم لما اعتقدوا أن الواحد لا يصدر عنه إلّا واحد ... ووجدوا في العالم كثرة، طلبوا لها عللًا كثيرة، فقالوا : واجب الوجود واحد، فلا يصدر عنه إلّا واحد» (١٣٣).

# المطلب الثاني - نقد العَلَّامَة لقولهم (الواحد لا يصدر عنه إلَّا واحد):

ويمكن تلخيصها في جملة من النقاط، منها:

١- رأى الفلاسفة الفيضيون أنَّ الاشياء متفاوتة في الكهال والنقص، وكلها كانت الأشياء ذات أجزاء واحدة بسيطة، لا تقبل الانقسام يصدر عنها العقل الكلي والنفس الكلية إلى أنَّ تنبثق عنها الأشياء المادية . فقد قعدوا أساس الواحد لا يصدر عنه إلَّا واحد، ولا يجوز أنْ يصدرَ عنه اثنان؛ لأنّ ذلك يلزم عنه التركيب الله - تعالى - فقال : "وهؤلاء القوم لما اعتقدوا أنّ الواحد لا يصدر عنه إلَّا واحد، فلا . . . وجدوا في العالم كثرة، طلبوا لها عللًا كثيرة، فقالوا : واجب الوجود واحد، فلا يصدر عنه إلَّا واحد» في يصدر عنه إلَّا واحد» (١٣٤).

٢- العقل الأول الذي يقول به الفلاسفة، ممكن كما يعترفون هم أنفسهم، ثم
 كيف يعقل أنْ يكون للإمكان والوجوب والتعقل مدخل في التأثير مع أنها أمور



اعتبارية لا تحقق لها في الخارج ثم إن كانت متكثرة، استحال صدورها عنه تعالى مع وحدته، وإنْ كانت واحدة، استحال التكثر بها (١٣٥).

٣- اسندوا إلى ما يسمونه (بالعقل الفعال)، أو العقل الأخير العاشر، الكون والفساد، وصورها الجسمية والنوعية، ثم الصور المركبة المعدنية، ثم النباتية ثم الحيوانية، ثم الإنسانية. فاذا كان الامر كما يقولون فما الذي يمنع من استناد الأشياء إلى واجب الوجود (١٣٦٠)، فقال العَلَّامَة : «وهذه الأصول كلها فاسدة؛ لِمَا بَيَّنًا من جواز تكثر المعلول عن العلة الواحدة »(١٣٧).

٤- احتج الحكهاء بأنَّ الواحد حقًّا من جميع الوجوه لو صدر عنه أكثر من واحد لزم: إما التركيب في ذلك الواحد أو التسلسل، واللازم بقسميه باطل، فكذا الملزوم، بيان الملازمة: انه إذا صدر عنه اثنان مشلا (أ) و (ب) كان مفهوم صدور (أ) غير مفهوم صدور (ب) بدليل أنا نعقل متغايرين وحينئذ نقول: إذا تغاير الصدوران فإما أنْ يكونا داخلين في ماهيته، أو خارجين من ماهيته، أو يكون أحدهما داخلًا والآخر خارجًا، فإنْ كان الأول لزم التركيب في ذلك الواحد البسيط، وكذا إنْ كان أحدهما خارجًا والآخر داخلًا، وإنْ كانا خارجين نقلنا الكلام إليها، وقلنا: إنَّ صدور أحد هذين الصدورين مغاير لصدور الآخر، فإمًّا أن يكونا داخلين، أو أحدهما داخلًا والآخر خارجًا وهكذا يلزم التسلسل، فقد بانت الملازمة.

وأما بطلان اللازم فظاهر؛ لأنَّ اجتهاع البساطة والتركيب في الماهية الواحدة مستلزم لاجتهاع النقيضين، فيكون محالًا، والتسلسل محال أيضًا... وهما لازمان من جواز صدور أكثر من واحد من العلة البسيطة، فيكون محالًا وهو المطلوب.»(١٣٨) والعَلَّامَة الحليِّ يبين أنّ احتجاجَ الفلاسفة ضعينُ ف (١٣٩)، ويرى كلامهم في غاية السقوط (١٤٠)، « لأن الصدور أمر اعتباري لا تحقق له في الخارج وإلّا لزم التسلسل، واللازم باطل فكذا الملزوم بيان الملازمة أنه لا جائز أن يكون الصدور





واجبًا، لاستحالة تعدد الواجب، واستحالة كون الصدور عرضًا، فيكون ممكنًا، فيكون له صدور، وننقل الكلام إلى صدور ونقول فيه كما قلنا في الأول ويلزم التسلسل »(۱٤۱).

وفي الحقيقة أنَّ هذه الحجج التي احتج بها الفلاسفة (الفيض)، ونقدها العَلَّامَة الحلِّيّ هي حجج قوية هدت أركان هذا الأساس، فقد ظهرت بجلاء أن الواحد قد يكون علَّة وسببًا لأكثر من واحد، فلم يعد هناك مجال لاستحالة استناد كل ما في الكون إلى الخلق المباشر ، من دون توسط تلك العقول والنفوس.

#### المبحث الثالث

# الجوهر الفرد (١٤٢)

يعـد أرسطو أول مَنْ عالج مفهوم الجوهر بطريقة منهجية وتعامل معه كموضوع فلسفى وأدار حوله مختلف وجهات النظر (١٤٣)، ومذهب الجوهر الفرد من المذاهب القديمة، وقد اختلفت الآراء في أول مَنْ قال به بين (الهنو د واليونان) إذ يذهب مابيو «mabilieau» ،... أن أصل النظرية الذرية بأكملها في الفلسفة العربية هو المذهب الـذري الهندي. والمذهب الذري الهندي هو في الحقيقة مصدر حتى للمذهب الذرى اليوناني (١٤٤).

ويقرر بينيس pines، بتدبير أكثر، بالأصل اليوناني للمذهب الذري العربي لكنه يجد أن بعض عناصره، ترجع الى المذهب الذري الهندي (١٤٥)، وأول من قال بالمذهب الذري من اليونان فيلسوفان (١٤٦) هما «لوقيبوس Leuippus، و ديمقريطس Democritus مؤسسا النظرية» (١٤٧٧)، ويقوم مذهبها على أن الكون نشأ من كتلة لانهاية لها، وهذه الكتلة تحتوي على جراثيم أو بذور جميع الأكوان. وهذه البذور عدد لانهاية له من الأجسام الصغيرة التي لا تقبل الانقسام، وهي



نة - المجلد الثامن- العدم الواحد والعشرون ١٤٤٥هـ - ٢٠٣٣م.

قديمة أبدية لا تفنى، ولكل منها شكلها الخاص، وهي تختلف فيها بينها باعتبار الحجم أو المقدار، وإذا اتحدت بعض هذه الذرات في الشكل أو المقدار اختلفت من جهة الوضع أو المكان، ولابد من وجود فضاء تتحرك فيه الذرات ومتى تحركت أدَّى ذلك إلى اصطدامها، فتهبط الذرات الثقيلة نحو مركز الكون، وهو الأرض، وأما الذرات الخفيفة فتصعد وتكون الفلك الأول، وقد نقد أرسطو نظرية الجوهر الفرد؛ لأنها كانت في جوهرها تستند إلى وجود الخلاء (١٤٨).

«وقد أبطل أرسطو الخلاء الذي كان يقول به ديمقريطس والمدرسة الذرية عامة...

وقد ساير أبيقور ديمقريطس والمدرسة الذرية بالرغم من نقد أرسطو لها. وقال بالخلاء، وإنّ الأجسام تتركب من أجزاء صلبة لا تتجزأ أو لا يمكن أنْ تنحل على أي وجه (١٤٩).

«وقد رفضت كل مدارس الفلسفة اليونانية التي أزهرَت بعد أرسطو ذرية أبيقور المتأخرة (١٥٠٠)».

وكان أول من دعا إلى المذهب الذري - من المسلمين - هو أبو الهذيل العلاف، وتبعه في ذلك معمر بن عبادة وهشام الفوطي. (١٥١)، ويبدو أنَّ أبا الهذيل قد استقى فكرة الجوهر الفرد من الوسط الفلسفي، فالفكرة قديمة عند الإغريق والهنود كها ذكرنا سابقًا، ومن ثم انتشرت عند المتكلمين (معتزلة، وأشاعرة وغيرهم) ووضعوا المؤلفات في (الجوهر الفرد) (١٥٢)، وأصبح المبحث يعالج في الكتب الكلامية على غرار مسائل أصول الدين، كالبحث في وجود الله وصفاته، وغيرها من المسائل.

وفي الحقيقة إنَّ هذه المسائل ومسألة الوجود والماهية، والواحد والكثير من المقدمات للبحث عن أدلة وجود الله - تعالى - وإثبات وحدانيته. والواقع أنَّ مفهوم الجوهر الفرد لم يبحث بشكل موسع ويُعطى له اهتام خاص ويكون



مذهبًا متميزًا في المدة الممتدة بين (اليونانية والحديثة) إلَّا عندَ المفكرين المسلمين - المتكلمين - .

أمَّا الفلاسفة المسلمون ومنهم الكندي والفارابي وابن سينا...الخ، فقد أخذوا بالمعنى الأرسطي للجوهر، سواء أكان ما طرحه أرسطو في المنطق أم في ما بعد الطبيعة (١٥٢). وعلى الرغم من ذلك فإنَّ (العَلَّامَة) قد تناول مفهوم الجوهر بالمعنى الأرسطي، وساير فلاسفة الإسلام، إلَّا أنَّهُ قد افترق عنهم في مسألة (الجوهر الفرد) وكان أميل إلى المتكلمين، وقد خالف في ذلك أساتذته - الطوسي، والكاتبي - في القول (بالجوهر الفرد)، وتناوله في أغلب كتبه الكلامية والفلسفية أيضًا، وساير بذلك الفخر الرازي وان كانت للرازي اراء متباينة في مؤلفاته المختلفة، كما سنرى لاحقًا.

إنَّ الغاية من اهتهام المتكلمين المثبتين للجوهر الفرد، يرجع إلى أنَّ القول بالجوهر الفرد يرجع إلى أنَّ العالم حادث، وهذه هي غاية ما يريدون التوصل إليه (١٥٤)، ومن ثَمَّ فلا خلاف بين المتكلمين في أنّ العالم وبجميع موجوداته، محدث من الله تعالى، وهذه ليست نتيجة علمية أفضى إليها البحث، بل هي ضرورة ميتافيزيقيا أيضًا؛ لأن كهال العلم بالله تعالى لا يحصل إلّا بعد العلم بحدوث الأجسام من حيث ان تمام التوحيد لا يكون إلّا بأنْ ينفي عن الله تعالى شبهة الأجسام.

وصفوة القول إنَّ المتكلمين المثبتين للجوهر الفرد أرادوا أن يثبتوا مسائل مهمة فقال العَلَّامَة الحلِّي: «وإنها طولنا في هذه المسألة؛ لكونها من المسائل الشريفة التي تبتنى عليها مطالب كثيرة»(١٥٥).



# المقصد الأول: موقف العَلَّامَة الحلِّيّ من مسالة الجوهر الفرد:

لقد عالج العلّامةُ الحلي مسألة الجوهر الفرد في موضعين: الأول في مسائل الجسم الطبيعي، والآخر في مسألة المعاد، والرأي في هذه المسألة أنّهُ كان أقرب إلى الدقة في كلا الموضعين. ففي الأول أراد فيه إثبات حدوث الأجسام ومن ثمة كون العالم محدثًا ومحتاجًا إلى الخالق، وفي الموضع الثاني بَيّنَ معرفة النفس وما يتعلق بها من مسائل المعاد الجسماني وما ينطوي عليها من مسائل أخرى.

وخلاصة الكلام أن المتكلمين عامة والعَلَّامَة الحلي خاصة أرادوا أن يثبتوا أمورًا:

الأول: مسألة وجود الله أو الأحرى مسألة حدوث العالم التي تعدّ مقدمة للبرهنة على وجود الله. وذلك إذا كان الجسم مؤلفًا من أجزاء لا تتجزأ، فهو محدود والمحدود ممكن والممكن لابد له من واجب يؤثر في إيجاده.

الثانية: علم الله وقدرته، فلو لم تكن الأجسام مؤلفة من أجزاء تتناهى لم يكن الله محيطًا بعلم كل الأشياء، ولا كانت قدرته شاملة لكل الأشياء أيضًا.

الثالث: المعاد الجسماني، وهذه المسألة مبنية على المسألة السابقة ؛ وذلك لأنه إذا ثبت أنَّ الله قادرٌ على جمع كل الأجزاء عالم بها جميعًا، وأن الجسم الإنساني مؤلف من جواهر فرديّه أمكن القول بأن الله يعيد الجسم الإنساني يوم الحشر على ما كان عليه في الدنيا، إذ هو عالم بأمكنة أجزاء الجسم بعد موتها قادر على جمعها (١٥٠١).

رفض فلاسفة الإسلام نظرية الجوهر الفرد، فابن سينا يُعرِّفُ الجسم: «بإنَّ الجسم جوهر واحد متصل وليس مؤلفًا من أجزاء لا تتجزأ» (١٥٧١)، وانتقد ابنُ رشد اعتهاد (الأشعريّ) في حدوث العالم على القول بالجوهر الفرد؛ لأن في وجود الجوهر الفرد شكًّا كبيرًا. (١٥٨١) كها تابع نصير الدين الطوسيُّ ابنَ سينا في رفضه للجوهر الفرد، في حين نجد أن (الفخر الرازي) قد كان له حيال الجوهر الفرد

نة الثامنة - المجلد الثامن- العدد الواحد والعشرون 1820هـ - ٢٠٠٣ هـ - ١٢٠٠٣



ثلاثة مواقف مختلفة، إلا أننا مع ذلك نستطيع أن نقول إنه من أصحاب الجوهر الفرد؛ لأنه قد قال به في أقدم كتبه وأوسطها، وآخرها، فقال الرازي: «الجوهر الفرد حق»(۱۰۹).

وأما المتكلمون الذين رفضوا (نظرية الجوهر الفرد)، فمنهم مثلًا النَّظاَّم المعتزلي، وكذلك ابن كلاب السلفي، وأيضًا ابن حزم وابن تيمية وتلميذة ابن القيم، وغيرهم (١٦٠). وقد ذهب العَلَّامَة الحِّلي في كتاب «مناهج اليقين» (١٦١) إلى أن الأقوال في تركيب الجسم على أربعة (١٦٢) لا مزيد عليها:

أحدها: القول بتركبها من الأجزاء المتناهية بالفعل، وهو قول جمهور المتكلمين وبعض الأوائل.

الثاني: القول بتركبها من أجزاء غير متناهية، وهو قول لبعض الأوائل وللنظام (١٦٣).

الثالث: قبولها للانقسام غير المتناهي وهو قول جمهور الأوائل (١٦٤).

الرابع: قبولها للانقسام المتناهي، وهو قول طائفة، وينسب إلى الشهر ستاني (١٦٥). (١٦١)

وقد اتفق (الحكماء، والنظام) على عدم انتهاء الجسم في القسمة إلى الجزء الذي لا يتجزأ، إلا أنه عند النظام موجود بالفعل في الجسم، وعند الحكماء يستحيل وجوده [بالفعل](١٦٧).

وكان للعلَّامة الحليّ موقفٌ واحد حيال (الجوهر الفرد)، فقد بحثه في كتابه (نهاية المرام)، عليًا أنّ حقيقة الجوهر لها معان متعددة ومتباينة بين الحكماء والمتكلمين، فهو عند الحكماء هو الموجود لا في موضوع، أما عند المتكلمين فهو المتحيز والذي لا يقبل القسمة العقلية ولا الفردية ولا الوهمية فقال: «الجوهر الفرد يطلق بالاشتراك على الموجود لا في موضوع وهو رأي الحكماء. والثاني

720

المتحيز الذي لا يقبل القسمة العقلية ولا الفرضية والوهمية»(١٦٨).

أما في كتاب "نهج المسترشدين" (١٦٩) فقد قرر أنَّ الجسم مركَّبٌ من الجوهر الفرد الفرد، ولكن كان يفتقر إلى البرهان عليه وبها ان الأدلة في إثبات الجوهر الفرد ونفيه قد تعارضت واختلفت بين المتكلمين والحكهاء، ومن ثَمَّ افتقرَ إلى البرهان عليه مع إقراره، فقال السّيوري: "لما قرر [العَلَّامَة الحلي] أن الجسمَ مركب من الجوهر الفرد، وكان ذلك متوقفًا على ثبوت الجواهر، افتقر إلى إقامة البرهان على ذلك وقد اختلفت آراء الحكهاء والمتكلمين في هذا المقام» (١٧٠١)، علمًا أن العَلَّامَة الحلي – عندما حاول أثبت الجوهر الفرد – لم يأتِ بحجج جديدة، بل كرر ما قاله السابقون، وخاصة "الفخر الرازي والحجج التي تعود إلى زينون الايلي، والتي استخدمها المتكلمون بعد ذلك لإثبات نظريتهم ...» (١٧١)، ونجده عمل على استعراض آراء جميع الأوائل – الفلاسفة اليونان، والنظام من المعتزلة – القائلين بالجوهر الفرد والمنكرين له، وعمل من ناحية أخرى على تعزيز القول بنظرية الجوهر الفرد مستندًا الى هندسة (إقليدس) وغيرها.

وكها «يلاحظ على أدلة الإثبات (الجوهر الفرد) أنها مطبوعة بطابع الفروض العقلية المستندة إلى معطيات الرياضيات والهندسة دون التعويل على الملاحظات الحسية التي اعتمدتها النظرية اليونانية، عند لوقيبوس وديمقريطس، مثل الذرات المتطايرة في أشعة الشمس، والذرات الرائحية التي تتصاعد مع الدخان والهواء وما شاكل، وبها يرجع ذلك بالدرجة الأساس إلى أن المتكلمين يجعلون جزءهم غير جسم،...على ما يقوله الفخر الرازي» (١٧٢).

# المقصد الثاني- إشكالات المثبتين والنافين لفكرة الجوهر الفرد وموقفه منهما:

استعمل العَلَّامَـة الحـليَّ حججًا في إثبـات الجوهر الفرد، وليس في الوسع سردها جميعًا وسرد تعليقات العَلَّامَة عليها، غير أنني سأنتقي حجتين ثم اتبعها





بدراسة العَلَّامَة الحلِّي والمقداد السيوري، لزيادة الإيضاح ولسهولة فهم الحجة، علًّا أنَّ الحججَ التي استعملها مستندة أساسا إلى الفروض العقلية:

الحجة الأولى: «احتج المثبتون بأنا إذا وضعنا كرة حقيقية [غير مضلعة ]على سطح حقيقي [غير متعرج] لاقته بها لا ينقسم، وإلّا لكانت مضلعة، فإذا دحرجت عليه لاقته في كل آن يفترض بنقطة، فيكو نان مركّبين من الجو اهر ...وها هنا حجج كثيرة ذكرناها في كتاب الأسرار(١٧٣)» (١٧٤) ، أي إننا إذا وضعنا كرة حقيقية على سطح حقيقي فلابد من أنْ تلاقيه جزءًا، فذلك الجزء إذا كان غير منقسم - أي تكون جوهرًا فردًا أو جزءًا لا يتجزأ - ثبت المطلوب وإذا كان منقسمًا - إلى ما لا يتناهي - ومن ثُمَّ تكون الكرة في هذا الموضع -التلاقي - مضلعة. ولتوضيح موضع الملاقاة بين الكرة والسطح بالهندسة الاقليدية والبرهان على أن موضع الملاقاة غير منقسم ومؤلف من نقاط «يمكن إخراج خطين من مركز الكرة [اعنى النقطة المفروضة] إلى طرفي ذلك المنقسم الذي هو موضع الملاقاة .ويمكن أيضًا إقامة عمود بينها على وسط ، فيحصل من إقامة العمود زاويتان قائمتان؛ لعدم ميل العمود إلى أحَد الجانبين، ويحصل من كل واحد من الخطين المعروضين على طرف المنقسم زاوية حادة، لميل كل منهما إلى الوسط، فيكون العمود حينئذ وترًا للزاويتين الحادتين، وكل واحد من الخطين وتر لزاوية قائمة .وقد برهن إقليدس على أنّ وترَ الحادة أقصر من وتر القائمة، فيكون العمودُ أقصر حينئذ من الخطين الطرفين، فلا تكون الخطوط الخارجة من النقطة إلى المحيط متساوية، وإذا لم تكن متساوية تكون الكرة غير حقيقية، بل مضلعة والفرض أنها حقيقية، وهذا خلف أي محال و[هـذا] المحال لازم من فرض كون موضع الملاقاة منقسمًا فلا يكون منقسما فيكون غير منقسم وهو المطلوب» (١٧٥).

الحجة الثانية : «وهذه الحجة تبطل رأى الحكماء في قولهم : إنَّ الجسم واحد



ینقسب تتناهی مثله. ذینك ا یوجب یصدق فیكون فیكون النتیج

ينقسم إلى ما لا يتناهى بالقوة وتقريره أن نقول: لو كانت الانقسامات التي لا تتناهى حاصلة في الأجسام بالقوة لكانت حاصلة فيها بالفعل، والتالي باطل فالمقدّم مثله. بيان الشرطية: إن كل جسم فإنّه قابل للقسمة إلى جزءين وكل واحد من ذينك الجزئين يكون ملاقيًا للآخر بأحد طرفيه دون الآخر، واختلاف الأعراض يوجب الانقسام الفعلي، فلما صدق على طرفي احد الجزءين الملاقاة للآخر ولم يصدق على الطرف الآخر كان كل واحد من الطرفين متميزًا عن صاحبه بالفعل فيكون كُلُّ واحد من الجزءين منقسمًا، وهكذا إلى ما لا يتنهى» (١٧٦).

إِنَّ التقاربُ أو الاتفاق الذي لامسناه بين الفخر الرازي والعَلَّامَة الحليَّ في النتيجة على إبطال قول النظام القائل (بالطفرة) فالحليِّ يرى أن لتهام هذه الحجة يتعرض (للطفرة) التي قال بها النظام ويأتي بحجج لإبطالها، ومن هذه الحجج. ما يأتي:

١ - الأول: إنّ الجسم لو اشتمل على ما لا ينتهي لما لحق السريع البطيء، فإنّ البطيء فإنّ البطيء فإنّ البطيء إذا تحرك مسافة ثم ابتدأ السريع فإنّه لا يمكنه قطع تلك المسافة إلّا بعد قطع نصفها، ولا يمكنه قطع نصفها إلّا بعد قطع ربعها، وهكذا إلى ما لا يتناهى، فيلزم أن لا يصل إلى البطيء البتة .

٢- الثاني :يلزم أن لا يقطع المسافة المتناهية المقدار في زمان متناه؛ لأن المتحرك
 لا يمكنه قطع تلك المسافة إلا بعد قطع نصفها، ولا يمكنه قطع نصفها إلَّا بعد
 قطع ربعها، وهكذا إلى ما لا يتناهى، فيجب أن يكون هناك أزمنة لا تتناهى (١٧٩).

وقد اعتذر النظام عن هذه الأدلة «بالطفرة، وهي غير معقولة مع عدم القطع ومعه لا تقع (۱۸۰۰)»، والذي جرَّه للقول (بالطفرة)، قوله بنفي الجزء الذي لا يتجزأ، والذي وافق فيه الفلاسفة (۱۸۱۱)، فإذا كانت المسافة المعينة ينقسم كل جزء من أجزائها إلى ما لا يتناهى فكيف يمكن قطعها في وقت متناه ؟ فللتغلب على هذه الصعوبة أحدث النظام القول بالطفرة.

YEA

وللفلاسفة اعتراضاتٌ كثيرةٌ يوردونها على إبطال (الجوهر الفرد)، وليس في الوسع سردها جميعًا وسرد ردود (العَلَّامَة الحلِّيّ) عليها، فذلك يحتاج إلى مساحة بحثية واسعة تخرجنا من أصل مطلبنا، وتدخلنا في دائرة (الرياضيات والهندسة)، لذلك وجدنا أنَّه من الأنسب أنْ نذكر اعتراضًا واحدًا، وموقف العَلَّامَة الحلَّيِّ منه؛ وقبل حديثنا عن اعتراض الفلاسفة، قد مر فيها سبق أنَّ إحدى حجج العَلَّامَة على إثبات الجوهر الفرد مستنده إلى القول بوجود الكرة الحقيقية المرتكزة على سطح حقيقي وهذه الحجة موجودة عينها عند الفلاسفة، يستدلون على إثبات الكرة على نفي الجوهر الفرد، فحاول أنْ يعزز من الإجابات التي تنكر الكرة المضلعة وتثبت الكرة الحقيقية وكما سنرى. قال: في كتاب (الأسرار الخفية في العلوم العقلية)، (واحتج نفاة الجوهر بوجوه)، ومنها «...أن الجوهر بين الجوهرين «(١٨٣)، «فلا يخلو أما أن يكون الوسط مانعًا من تلاقي الطرفين أوَّلًا، فإنْ كانت مانعًا فذلك إنها يكون بأن يلاقي كل منهم ببعض منه، فيلزم الانقسام حينئذ. وإنْ لمْ يكن مانعًا يلزم التداخل ، وهو صيرورة جزء الشيء أقل مما ينبغي والتداخل محال، وهو لازم من كونه غير مانع، فيكون مانعًا فيكون منقسمًا وهو المطلوب. وأما أن يكون الوسط ملاقيًا لكل من الجوهرين بعين ما يلاقي به الجزء الاخر أو بغيره، فإنْ كان الأول لزم التداخل، وهو اندماج الأجزاء بحيث يصير جزؤها أقل مما ينبغي لها. وإن كان الثاني فذلك انها يكون بأن يلاقي كليهما ببعض منه، والتداخل محال فتعين الثاني، فيكون الوسط منقسمًا، وهو المطلوب(١٨٥)»، «وقد أجاب المتكلمون ... بأنَّ الملاقاةَ ليستْ ببعض الأجزاء ولا بجميعها، بل بأعراض حالة فيها كما هو عندكم في الأجسام المتلاقية بالسطوح. (١٨٦٠)».

وفي موضع آخر ذكر العَلَّامَة الحلِّيّ الجواب وتوسع فيه قائلًا: «إن هذا القول ينفي الحكم الضروري بتهاس الأجسام وتلاقى السطوح والخطوط بعضها لبعض؛ لأن الجسم إذا ماس جسمًا فالسطحان إن تلاقيا بالأسر تداخلا واتَّحدا، ولم يبقَ فرق

بين الم في جها فكان ل هذا خ خط خ و-ذهب إ

بين الماسة والاتصال، كما قال في النقطة، وإنْ لم يتلاقيا بالأسر بل بالبعض انقسما في جهة التلاقي حتى يكون بأحد جانبيه مُلاقيًا لأحد الجسمين وبالآخر لا يلاقيه، فكان لكل من السطحين عمق، وقد كان لهما طول وعرض، فالسطحان جسمان، هذا خلف . ولما بطل القسمان لزم أن لا يماس جسم جسمًا ولا سطح سطحًا ولا خطًا» (١٨٧).

وخلاصة القول إنَّ العَلَّامَةَ الحليَّ يرفض متابعة أستاذه الطوسي الذي تبنى ما ذهب إليه ابن سينا في هذه المسألة الذي عدَّ أنَّ الجسم جوهر واحد متصل، وليس مؤلفًا من أجزاء لا تتجزأ؛ وتابع المتكلمين في مسالة الجوهر الفرد ومال إليهم في هذه المسألة.

## الخاتمة

كان العَلَّامَة الحليّ خلاصة لتجربة منفردة في العلوم الإنسانية وفلسفتها، استكمل بفضل جهوده ومدرسته الحلة الفلسفية والكلامية التي وجدت بوصول نصير الدين الطوسي أصبح عامل تعزيز وقوة جعلها تستكمل مسيرة الكلام والفلسفة والعقيدة بشقيها (السينوي) و (الفارابي) بعد ان تعرضت هذه المسيرة لمحنتين الأولى فكرية (كهجوم الغزالي بتهافت الفلاسفة) والثانية سياسية (سقوط بغداد) أمام الزحف المغولي مما عطل دور مدرسة بغداد الفلسفية ليبرز دور مدرسة الحلة بالصورة التي جعلها نخبة من المفكرين والعلماء منارة علم في منطقة الظل التي تركتها سطوة المحتل، وكان إسلام غازان سنة ١٩٩٣هـ/ ١٢٩٥م، وتَبَنِّي خدابنده (١٢٩٥ ١٣٣١م) العقائد الاثني عشرية رسميًّا، وأكمل مقدمات نصير الدين الطوسي الفلسفية والكلامية والكلامية فأصبحت مدرسة الحلة الكلامية صرحًا شاخًا موصلًا علوم هذه المدرسة إلى المراكز العلمية اللاحقة التي ازدهرت في قم.

وما نختم به موقف العَلَّامَة الحلِّيّ في نقده لأصل نظرية (الصدور) إنها يرفض



القول بفكرة العقول، وإنْ جاءت على شكل هندسيّ – عقليّ مجرد، وقد حاول بواسطتها الفارابي وابن سينا الخروج من مأزق (الخلق من لا شيء)، وإنّ موقفهم هذا يمثل امتدادًا شكيًّا داخل الفكر الإسلامي ويتقاطع مع العقيدة الدينية، ومِن ثَمَّ عودة لفكر ما قبل الإسلام والمسيحية، وإنّ فكرة الخلق والإبداع قد جمعته بالكنديّ والغزاليّ من قبله.

أما موقفه في إثبات اللجوهر الفرد فقد كان يفتقر إلى البرهان، وبها أنّ الأدلة في إثبات الجوهر الفرد ونفيه قد تعارضت بين المتكلمين والحكماء، فقد افتقر في إثبات الجوهر الفرد ونفيه قد تعارضت بين المتكلمين والحكماء، فقد افتقر في إقامة البرهان عليه، ومن ثمّ فلم يكن ما جاء به جديدًا، بل كرّر ما قاله السابقون، كالفخر الرازي من قبل العَلَّامَة صاحب الحجج القديمة التي تعود إلى زينون الايلى، واستعملها المتكلمون لإثبات نظريتهم.

فقد عالجها في موضعين الأول: ضمن مسائل الجسم الطبيعي، والثاني: ضمن مسائل الجسم الطبيعي، والثاني: ضمن مسألة المعاد، والرأي في هذه المسألة أن العَلَّامَة الحلِّيَّ كان اقرب إلى الدقة في كلا الموضعين.

ففي الأول أراد فيه إثبات حدوث الأجسام، ومن ثمَّ كون العالم محدثًا ومحتاجًا إلى الخالق، والموضع الثاني يبين معرفة النفس وما يتعلق بها من مسائل المعاد الجسماني وما ينطوي عليها من مسائل أخرى.

وخلاصة الكلام أن المتكلمين عامة والعَلَّامَة الحليِّ خاصة أرادوا أن يثبتوا مسألة وجود الله، أو بالأحرى مسألة حدوث العالم التي تعد مقدمة للبرهنة على وجود الله. وذلك إذا كان الجسم مؤلفًا من أجزاء لا تتجزأ فهو محدود والمحدود ممكن والممكن لابد له من واجب يؤثر في إيجاده، إذن وَقَفَ العَلَّامَة الحليُّ على مسافة واحدة من الفلاسفة والمتكلمين، فبغيته الوصول إلى الحقيقة فيها يصبو إليه.

701



## الهوامش

- (١) ينظر: مع الفيلسوف، ص١٠.
- (٢) للاطًلاع على تاريخية مسألة الوجود في الفلسفة، ينظر: فلسفة الوجود والماهية بعد ابن رشد، النراقي أنموذجًا، ٣٢-
- (٣) ينظر، ما بعد الطبيعة عند محمد حسين الطباطبائي، ورقة ٩٦.
- (٤) ينظر: فلسفة الوجود والماهية بعد ابن رشد، ورقة ١٣.
  - (٥) نهاية المرام في علم الكلام،١٧/١.
- (٦) كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، ص١٢.
- (٧) تجدر الإشارة هنا إلى أنَّ العلامة الحليَّ أوردَ حدودًا أخرى للوجود، وذكر أنها رديئة، للمزيد ينظر: نهاية المرام في علم الكلام ١٨/١.
- (٨) ما بعد الطبيعة عند محمد حسين
  الطباطبائي، ورقة ٦٩.
  - (٩) الشفاء-الإلهيات، ص ٢٩.
- (١٠) ينظر، كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، ص١٢ ١٣.
- (۱۱) تطور علم الكلام إلى الفلسفة ومنهجها عند نصير الدّين الطوسي، ص٨٢.
- (١٢) كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، ص٣٢.

(۱۳) إنّ التعريف (بالحد) في منظومة أرسطو المنطقية يمثل عملية تركيبية تتألف من جنس، وفصل. ويعني هذا أن تعريف الشيء يجب أن يتألف من جنسه، الذي يشترك به مع أشياء أخرى ثم يضاف إليه فصله الخاص،الذي يميزه من الأشياء الأخرى. عن التفاصيل ينظر، تحليل أرسطو للعلم البرهاني، ص١٤٢.

(١٤) رسائل الكندي الفلسفية، ص١٦٠ - ١٦٢.

- (١٥) آراء أهل المدينة الفاضلة، ص٢٩.
  - (١٦) الإشارات والتنبيهات، ٣/ ٤٩.
    - (١٧) المعجم الفلسفي، ٢/ ٣١٤.
- (١٨) نهاية المرام في علم الكلام ١/١٦٢.
- (١٩) كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، ص ١٢٦. كنذلك ينظر، موسوعة مصطلحات علم الكلام الإسلامي، ٢/
- (٢٠) كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد ١٢٦.
  - (٢١) ينظر، في الوجود والماهية ٤٤.
    - (۲۲) المعجم الفلسفي، ۲/ ۳۱۵.
- (۲۳) التعريفات ۳۰۵. إيضاح المقاصد في شرح حكمة عين القواعد، ص ۳۰.
- (٢٤) تجدر الإشارة هنا إلى أنّ مسألة الاشتراك المعنويّ في مفهوم الوجود تنبع من دورها الأساس في إثبات موضوع





(حياتهم وآراؤهُم) ٤٤١، هامش رقم .(1)

(٣٣) علم الكلام عند صدر الدّين الشيرازي، ورقة ١٨٦.

(٣٤) المصدر السابق، ص١٨٦.

(٣٥) الإسرار الخفية في العلوم العقلية، ص۷۱٤.

(٣٦) المصدر نفسه، ص ١٩٤.

(٣٧) فخر الدين الرازي وآراؤه الكلامية والفلسفية، ص١٦٦

(٣٨) مناهج اليقين في أصول الدين، ص٥٦.

(٣٩) الشفاء - الإلهيات، ص٤٧.

(٤٠) المصدر نفسه، ص٧٤.

(٤١) أرسطو عند العرب، ص٨.

(٤٢) فخر الدين الرازي وآراؤه الكلامية والفلسفية، ص١٦٩.

(٤٣) مناهج اليقين في أصول الدين، ص٥٦.

(٤٤) فخر الدين الرازي وآراؤه الكلامية والفلسفية، ص١٦٩.

(٥٤) أسئلة نجم الدين الكاتبي عن المعالم لفخر الدين الرازي مع تعاليق عز الدّين بن كمونة، ص ٢٥.

(٤٦) إرشاد الطالبين إلى نهج المسترشدين. ص ٣٤، مناهج اليقين في أصول الدين، ص٧٥٠.

(٤٧) كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، ص ١٥ - ١٨.

واحد للفلسفة وليس متعددًا، فإنا لو قلنا بالاشتراك المعنوي في مفهوم الوجود يمكننا حينئذ تحديد موضوع واحد للفلسفة تدور حوله مسائل العلم وأما لو أنكرنا ذلك وقلنا بالاشتراك اللفظي فإنه لا يمكن إثبات وحدة الموضوع، بل يكون لكل مسألة موضوعها الخاص بها. من هذه التفاصيل ينظر: علم الكلام عند صدر الدين الشرازي دراسة في الإلهيات، ورقة ١٨٣ – ١٨٤.

(٢٥) ينظر، القواعد الجلية في شرح الرسالة الشمسية، ص ٢٠١. كذلك ينظر، إرشاد الطالبين إلى نهج المسترشدين، ص٣٨.

(٢٦) إرشاد الطالبين إلى نهج المسترشدين،

(۲۷) ينظر: تجريد الاعتقاد، ص ١٤.

(۲۸) ينظر: الفيلسوف الشيرازي، ص٥٧.

(٢٩) كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، ص ۱٤.

(٣٠) ينظر: ارشاد الطالبين إلى نهج المسترشدين، ص٧٧-٣٩.

(٣١) ما بعد الطبيعة عند محمد حسين الطباطبائي، ورقة ٧٦.

(٣٢) هـو السيد محمد باقر بن شمس الدين محمد الحسيني الاسترابادي المعروف (بالداماد) توفي سنة ١٠٤١ هـ، ودفن في النجف الأشرف. ينظر، فلاسفة الشيعة





- (٤٨) تطور علم الكلام إلى الفلسفة عند نصير الدين الطوسي، ص٨٥.
- (٤٩) كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، ص١٨.
  - (٥٠) المصدر نفسه، ص١٨.
  - (٥١) الشفاء -الإلهيات، ص٣٣-٣٤.
- (٥٢) كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، ص٣٤.
  - (٥٣) المباحث المشرقية،١/ ١٣٠.
- (٥٤) كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، ص١٩.
  - (٥٥) المصدر السابق، ص١٩.
- (٥٦) مناهج اليقين في أصول الدين، ص٥٩ .
- (٥٧) كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، ص١٩.
- (٥٨) مناهج اليقين في أصول الدين، ص٥٧. ويُقارن: إرشاد الطالبين إلى نهج المسترشدين، ص٢٣.
- (٥٩) مناهج اليقين في أصول الدين، ص٥٧. إيضاح المقاصد في شرح حكمة عين القواعد، ص١٦ - ١٧.
- (٦٠) ينظر: موسوعة الفلسفة، الجزء٢، ص٧٠.
- (٦١) ينظر: ما بعد الطبيعة عند محمد حسين الطباطبائي، ورقة ٨٩.
- (٦٢) ينظر: مناهج اليقين في أصول الدين، ص٦٠.

- (٦٣) إرشاد الطالبين الى نهج المسترشدين. ص٤٢.
- (٦٤) لقد اصطلح عليه العلامة (الطباطبائي) اسم (في انه لا تكرار في الوجود) وتعبير العلامة –هذا أولى من التعبير إعادة المعدوم من وجهين، الأول: إن هذا التعبير اعم لشموله بالنسبة الى إعادة المعدوم واجتهاع المثلين، والثاني إن التعبير بإعادة المعدوم بظاهر بحث عن المعدوم مع ان الفلسفة باحثة عن أصل الموجود بخلاف التعبير بتكرار الوجود، ينظر: ما بعد الطبيعة عند محمد حسين الطباطبائي، ورقة ٩٠.
- (٦٥) إرشاد الطالبين إلى نهج المسترشدين، ص٣٩٤.
- (٦٦) ينظر: ما بعد الطبيعة عند محمد حسين الطباطبائي، ورقة ٩٠.
- (٦٧) الخير والشر في الفلسفة الإسلامية دراسة مقارنة في فكر ابن سينا، ص١١. هامش رقم (١)
- (٦٨) ينظر: الدّين من منظور فلسفي (دراسة ونصوص)، ص١٠٤-١٠٠.
- (٦٩) ينظر: تسليك النفس إلى حظيرة القدس، ص١٤٦-١٤٧. ينظر: الدين من منظور فلسفي (دراسة ونصوص)، ص١٠٤.





الإعتباريات التي لها نفسية وواقعية، لا كالاعتباريات التي لا نفسية لها، ولا يلزم من كونه ذا نفسية ان يكون صفة زائد على الذات المشخصة كها ان زيد موجود جزئي خارجي مثلا وليس صفة الجزئية صفة زائدة على ذاته. وهذا المراد من أن التشخص أمر اعتباري لا وجود له في الخارج لا من العينية ينقطع بانقطاع الاعتبار. ينظر، كشف المراد في شرح يجريد الاعتقاد، ص ١٤٥-١٤٥.

- (٨٥) ايضاح المقاصد، في شرح حكمة عين القواعد، ص ٥٤-٥٥.
- (٨٦) كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، ص ١٤٧.
  - (۸۷) المصدر السابق، ص۱٤۷.
- (٨٨) إيضاح المقاصد في شرح حكمة عين القواعد، ص ٥٤.
- (٨٩) كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، ص١٤٨.
  - (٩٠) الشفاء- الإلهيات، ص١٠٤- ١٠٥
- (۹۱) مصطلحات ابن رشد الفیلسوف، ص۱۲۳۵.
  - (٩٢) المباحث المشرقية ١/٤/١.
  - (٩٣) تجريد الاعتقاد، ص١٤٨.
- (٩٤) كما تقدم البحث عنه مفصلًا (في مسألة الوجود والماهية وأنهما لا يحدّان)

- (۷۰) ما بعد الطبيعة عند محمد حسين الطباطبائي، ورقة ١٨٧.
- (۷۱) ينظر: الدين من منظور فلسفي (دراسة ونصوص)، ص۱۰۳.
- (٧٢) كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، ص٢٠.
  - (٧٣) المباحث المشرقية،٢/ ٤٧-٥٥١.
- (٧٤) الخير والشر في الفلسفة الإسلامية، ص١١. ويقارن: من أفلاطون إلى ابن سينا ،ص١٢٦-١٢٨.
  - (٧٥) تجريد الاعتقاد، ص٧٠.
  - (٧٦) الشفاء الإلهيات، ٢/ ٣٥٥.
- (۷۷) كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، ص٠٢.
- (٧٨) الأسرار الخفية في العلوم العقلية، ص ٥٦٨.
- (۷۹) ما بعد الطبيعة عند محمد حسين الطباطبائي، ورقة ۱۹۰.
- (٨٠) الأسرار الخفية في العلوم العقلية، ص ٥٦٩.
  - (٨١) المصدر نفسه، ص٥٦٩ .
  - (۸۲) تاريخ الفلسفة العربية،٢ / ٨٤-٨٥.
- (۸۳) مثلث الوجود والعلاقة بين الطبيعة وما بعد الطبيعة قراءة مرآوية للفكر الإسلامي (الغزالي محورًا) ص٨-١٥.
- (٨٤) إنَّ التشخص من المعقولات الثانية ومن الامور الاعتبارية - أي من



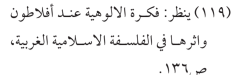


- (٩٥) كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، ص١٤٨.
- (٩٦) معارج الفهم في شرح النظم، ص ٣٨١.
- (۹۷) إرشاد الطالبين إلى نهج المسترشدين، ص١٤٨.
  - (۹۸) المصدر نفسه، ص۱٤۸.
- (٩٩) نهج المسترشدين في أصول الدين، ص١٤٩.
- (١٠٠) ينظر: مناهج اليقين في أصول الدين، ص٢٤٩.
- (۱۰۱) ينظر: نهج المسترشدين في أصول الدين، ص١٤٨.
- (۱۰۲) إرشاد الطالبين إلى نهج المسترشدين، ص١٤٩.
  - (١٠٣) ينظر: المصدر نفسه، ص١٤٦.
- (١٠٤) نهج المسترشدين في أصول الدين، ص٥٤١.
- (١٠٥) مناهج اليقين في أصول الدين، ص٢٤٩.
- (١٠٦) نهج المسترشدين في أصول الدين، ص١٤٥.
- (۱۰۷) العنقاء: «طائر ضخم ليس بالعقاب، وقيل عنقاء المغرب كلمة لا أصل لها، يقال: إنها طائر عظيم لا تُرى إلّا في الدهور ثم كثر ذلك حتى سموا الداهية عنقاء مغربا ومغربة». لسان العرب،

- النشر، ص٢٧٦.
- (١٠٨) الحكمة المتعالية، في الإسفار العقلية الأربعة، ٢/ ١٣١.
  - (١٠٩) الشفاء الإلهيات، ص١٣٠.
- (۱۱۰) كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، ص١٥٠.
  - (١١١) المصدر نفسه، ص٥٥١.
- (۱۱۲) المتضايفان: «هما اللذان لا يعقل أحداهما إلّا بالقياس إلى الاخر». ينظر: بهج المسترشدين في أصول الدين، ص١٤٢.
- (١١٣) مناهج اليقين في أصول الدين، ص٩٤٩.
- (١١٤) كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، ص١٥٠.
- (١١٥) هذه المسألة الثالثة التي اختلفت فيها وجهات النظر بين أهل الكلام، والفلاسفة اختلافًا بينًا، الأمر الذي حدا (بالغزالي) أن يؤلف (تهافت الفلاسفة) ليقرر أن الفلاسفة قد أخطأوا الحقّ في هذه المسائل، ولينتهي في آخر الأمر إلى تكفيرهم.
- (۱۱۲) ينظر: تاريخ الفلسفة العربية،٢/ . ١٠٩ ١٠٨
  - (١١٧) تاريخ الفلسفة اليونانية، ص٨٧.
- (۱۱۸) ينظر: الفلسفة اليونانية تاريخها ومشكلاتها، ص١٠٨.







(١٢٠) ينظر: الطبيعة، ص ٤٤٠.

(١٢١) ينظر: أفلوطين رائد الوحدانية (ومنهل الفلاسفة العرب)، ص٧.

(۱۲۲) اختلف (محمد بن زكريا الرازي) عن الفلاسفة القائلين بالفيض، والمخالفين له، وصرح بقدماء خمسة: الله، النفس، والزمان والمكان والمادة، يراجع: رسائل فلسفية، ص١٩١.

(۱۲۳) الفخر الرازى وآراؤه الكلامية والفلسفية، ص٣٣٧.

(۱۲٤) تفاصيل رأى الفارابي، ينظر: آراء أهل المدينة الفاضلة، ص٢٣.

(١٢٥) الشفاء - الإلهيات، ج١ - ٢/ ٤٠٩.

(١٢٦) ينظر: علم الكلام عند صدر الدين الشيرازي، ورقة ٣٨-٣٩.

(١٢٧) فخر الدين الرازي وآراؤه الكلامية والفلسفية، ص٩٣٩-٢٤١.

(١٢٨) تهافت الفلاسفة، ص٥٤١.

(١٢٩) نهاية إلاقدام في علم الكلام، ص

(١٣٠) المحصل ١٠٠٥.

(١٣١) الأسر ار الخفية في العلوم العقلية، ص . 0 & 1

(١٣٢) نهج المسترشدين في أصول الدين، ص١٦٩.

(١٣٣) الأسر ار الخفية في العلوم العقلية، ص ۲۳ ه

(١٣٤) المصدر نفسه، ص٤٢٥ - ٤٥٥.

(١٣٥) ينظر: كشف الفوائد في شرح قواعد العقائد، ص ٢٦٤.

(١٣٦) مناهج اليقين في أصول الدين، ص ۲٦٤.

(۱۳۷) كشف الفوائد في شرح قواعد العقائد، ص ٢٦٤.

(۱۳۸) إرشاد الطالبين إلى نهج المسترشدين، ص ١٦٩ - ١٧٠.

(۱۳۹) إرشاد الطالبين إلى نهج المسترشدين، ص ١٦٩ - ١٧٠.

(١٤٠) ينظر: نهج المسترشدين في اصول الدين، ص١٦٩

(۱٤۱) إرشاد الطالبين إلى نهج المسترشدين، ص٠١٧.

(١٤٢) الجوهر الفرد عند المتكلمين هو العنصر الأول في تكوين الاجسام التي لا تقبل التجزئة والانقسام، وهو الذي يسمّى اليوم بـ (الـذرة) Atom وهي في الفيزياء والكيمياء، أصغر من أجزاء المادة العنصرية. ينظر، التصور الذري في الفكر الفلسفي الإسلامي، ص١٦.





- (١٤٣) ينظر: مفه وم الجوهـر في الفلسـفة الحديثة، ص ٢٧.
  - (١٤٤) فلسفة المتكلمين، ٢/ ٦٢١.
- (١٤٥) ينظر: مذهب الذرة عند المسلمين، ص ١٠٠.
- (١٤٦) ينسب «ابن ميمون اصل المذهب السندري في علم الكلام إلى الفلاسفة المتقدمين...وهما ليوقيبوس وديمقريطس السابقين على سقراط. «ينظر، فلسفة المتكلمين، ج٢، ص١٤٥٤.
- (١٤٧) مفهوم الجوهر في الفلسفة الحديثة، ص ٢٣.
- (١٤٨) ينظر: فخر الدين الرازي وآراؤه الكلامية والفلسفية، ص ٤١٩.
- (١٤٩) تاريخ الفلسفة اليونانية من طاليس إلى افلوطين وبرقلس، ص١٧٦.
  - (١٥٠) فلسفة المتكلمين، ٢/ ٦٢١.
- (۱۰۱) مذهب الذرة عند المسلمين، ص٥. كذلك: مذاهب الإسلاميين، ١-٢/
- (۱۵۲) تجدر الإشارة هنا إلى أنَّ مفهوم (۱۵۲) تجدر الفرد) تختلفُ معالجته بين الفلاسفة والمتكلمين، فالجوهر عند الفلاسفة له عدة معان :منها الموجود القائم بنفسه حادثًا كان أو قديمًا، ويقابله العرض. ومنها الذات القابلة لتوارد الصفات المتضادة عليها .فقال ابن سينا:

هو كل ما وجود ذاته ليس في موضوع. وعند المتكلمين : هو الجوهر المتميز الذي لا ينقسم، وأما المنقسم فيسمونه جسمًا لا جوهرًا. ينظر: الأسرار الخفية في العلوم العقلية، ص٢٢٩.

(١٥٣) مفهوم الجوهر في الفلسفة الحديثة، ص ٣٣.

- (١٥٤) المصدر نفسه، ص ٣٧.
- (١٥٥) الأسرار الخفية في العلوم العقلية، ص ٢٣٠.
- (١٥٦) مناهج اليقين في أصول الدين، ص ٧٦ وما بعدها.
  - (١٥٧) الإلهيات، (ج١-٢)، ص٦١.
- (١٥٨) ينظر: مناهج الأدلة في عقائد الملة، ص١٣٧ - ١٣٨.
- (١٥٩) أسئلة نجم الدّين الكاتبي عن المعالم لفخر الدّين الرازي مع تعاليق عز الدين ابن كمونة ٣٤.
- (١٦٠) ينظر: فخر الدين الرازي وآراؤه الكلامية والفلسفية، ١٤٣٠.
- (١٦١) مناهج اليقين في أصول الدين، ص٧٦-٧٧.
- (١٦٢) ذكر العلَّامةُ الحليّ في كتاب (معارج الفهم في شرح النظم) قائلًا: «وقد صار إلى كل واحد من هذه الأقسام الأربعة جماعة، ولكن المشهور منها ثلاثة». معارج الفهم في شرح النظم ٥٠٧.



علَّما أنَّ العلاَّمة الحلِّي يذكر قولًا خامسًا، وهو قول ديمقراطيس من الفلاسفة ويدمجه في القسم الاول من الأقسام الأربعة، ينظر: إيضاح المقاصد في شرح حكمة عين القواعد، ص ٢٤٩.

كان قد ذكر القول الخامس عن ديمقريطس في طيات حديثه ومعالجته الجزء الذي لا يتجزأ، فقال: «وذهب ديمقريطس واتباعه إلى أن الأجسام المنقسمة بالفعل متكثرة بالفعل، وينتهى إلى أجسام صغار تقبل الانقسام الوهمي دون الانفكاكي». مناهج اليقين في أصول الدين، ص ٨٤.

نقل صدر الدين الشيرازي قولًا خامسًا وهو قول ديمقريطس من الفلاسفة المتقدمين: ذهب إلى أنَّ الجسكم لا يقبل من الانقسام إلا ما سوى الخارجي أعنى الفك أو القطع، لكون الجسم المفرد عنده صغيرًا صلبًا لا يقبل شيء منها لصغره وصلابته. مناهج اليقين في اصول الدين، ص٧٦، هامش رقم (١).

(١٦٣) وقد نُسبَ هذا القول إلى النظام. ينظر، المباحث المشرقية، ٢/ ١٥-١٦.

(١٦٤) من هؤلاء الأوائل ابن سينا، تُنظر: أقواله في هذا المقام في كتابه. الشفاء -الإلهيات، ص٦١.

(١٦٥) نَسَبَ الرازيُّ هذا القول إلى الشهر ستاني وقال يحكى قريبًا منه عن أفلاطون، ينظر: المباحث المشرقية ٢/ ١٥ - ١٦. علمًا بأنَّ افلاطون وأرسطو قد رفضا نظرية الذرات أو (الجوهر الفرد) کم یسمیها (المسلمون) کم ذکرنا سابقًا؛ فكيف ينسب الفخر الرازي هذا الكلام إلى افلاطون. حول التفاصيل يراجع: فلسفة المتكلمين ٢ / ٦١٦.

(١٦٦) مناهج اليقين في أصول الدين، ص۲۷–۷۷.

(١٦٧) إرشاد الطالبين إلى نهج المسترشدين، ص ۶۸ – ۶۹.

(١٦٨) نهاية المرام في علم الكلام، ٢/ ١٥.

(١٦٩) ينظر: ارشاد الطالبين إلى نهج المسترشدين، ص٧٤.

(۱۷۰) المصدر نفسه، ص ٤٨.

(۱۷۱) فخر الدين الرازي وآراؤه الكلامية والفلسفية، ص٧٢٧.

(١٧٢) الفلسفة الإلهية (دراسة في فلسفة أبي القاسم الكعبي)، ص١٣٦-١٣٧.

(١٧٣) إنّ أغلب كتب العلامة الحلّى مؤرخة الانتهاء، لكن مع ذلك يرى المراجع لكتبه التداخل في مسألة الارجاعات فيرجع تفاصيل بعض مطالبه إلى كتبه الأخرى، وهذا لا بأس فيه، ومن العجيب أنه يحول ويشير في بعض كتبه إلى مطالب







في كتب متأخرة زمانًا عن ذلك الكتاب، في كتب متأخرة زمانًا عن ذلك الكتاب، فيقول مثلً: وقد شرحنا ذلك في كتاب (نهاية المرام) متأخر زمانًا على أن كتاب (معارج الفهم في شرح النظم). فكيف يكون ذلك؟ يمكن أن نقول في مقام الجواب أنَّ العلَّامة الحليَّ قد شرع بكتاب أو كتابين أو أكثر من ذلك في زمان واحد، وفي أثناء التحرير يحول من بعض كتبه على بعضها الآخر.

(١٧٤) نهج المسترشدين في أصول الدين، ص٤٧-٤٨.

(۱۷۵) ارشاد الطالبين إلى نهج المسترشدين، ص٠٥.

(١٧٦) معارج الفهم في شرح النظم، ص ٥١٢.

التقال المتحرك من جزء من المسافة إلى انتقال المتحرك من جزء من المسافة إلى جزء آخر منها من غير أن يحاذي أجزاء ما بينها، وقد يعبر عنها بترك محاذاة الأوساط. ينظر: معارج الفهم في شرح النظم، ص ١١٥، هامش رقم (٩). وفي اصطلاح المتكلمين: أن يكون الجسم الواحد في مكان ثم يصير إلى المكان الثالث ولم يمر بالثاني على جهة الطفرة. ينظر: مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين، ص ١٨٥.

والطوسي والعلامة الحي) في إبطال والطوسي والعلامة الحي) في إبطال قول النظام القائل (بالطفرة) إلَّا أنَّ هذا التقارب أو الاتفاق الذي لامسناه في رفضها جميعًا لرأي النظام في هذه المسألة لا يدفعنا إلى القول باتفاقها في مسألة الجوهر الفرد. فالعلَّامُة يرفض هذا القول (الجوهر) ومن قبله الطوسي، في حين أن الرازي متمسك به.

(۱۷۹) معارج الفهم في شرح النظم، ص ٥١٢.

(۱۸۰) مناهج اليقين في أصول الدين، ص ۸۲. ابراهيم بن سيار النظام وآراؤه الكلامية والفلسفية، ص ۱۲۹.

(١٨١) ينظر: تاريخ الفلسفة في الاسلام، ص٦٠.

القول (بنظرية الجوهر الفرد) يلخصها العلامة الحليّ في أغلب مؤلفاته الفلسفية العلامة الحليّ في أغلب مؤلفاته الفلسفية والكلامية. وفضلًا عن هذه الوجوه التي ذكرها العلامة الحلي على إبطال نظرية الجوهر الفرد، ينظر إلى عبارات الفلاسفة في المقام فإنك تجد وجوها أخرى تجديك في المقام. ينظر: شرح الإشارات والتنبيهات ٢/ ١٤٧، مقاصد الفلاسفة (في المنطق، والطبيعيات، والالهيات)، ص ١٢.





(١٨٣) الأسرار الخفية في العلوم العقلية، ص٢٣١.

(١٨٤) التداخل: عبارة عن دخول شيء في شيء اخر بلا زيادة حجم ومقدار. ينظر: التعريفات، ص٥٦.

(١٨٥) إرشاد الطالبين إلى نهج المسترشدين، ص ٥١ - ٥٢ .

(١٨٦) مناهج اليقين في أصول الدّين، ص٨٠-٨١.

(١٨٧) نهاية المرام في علم الكلام، ج٢، ص٤٢٦.



## المصادرُ والمراجعُ

- آراء أهل المدينة الفاضلة: الفارابي، أبو نصر، تحقيق د. ألبير نصري نادر، المطبعة الكاثوليكية، بيروت، ١٩٥٩م.
- أرسطو: الطبيعة: أرسطو، ترجمة بارتلمي سانتهلير، نقله إلى العربية أحمد لطفي السيد، مطبعة دار الكتب المصرية، القاهرة، ١٩٣٥م.
- ٣. أفلوطين رائد الوحدانية (ومنهل الفلاسفة العرب): غسان خالد،
  عويدات، بيروت، ط ١٩٨٣،١م.
- مناهج الأدلة في عقائد الملة: ابن رشد،
  تقديم وتحقيق محمود قاسم، مكتبة
  الانجلو المصرية، ط ٢، ١٩٦٤م.
- ٥. الشفاء الإلهيات: ابن سينا، تحقيق الأب قنواتي وسعيد زايد، راجعه وقدم
  له د. إبراهيم مدكور، ١٤٠٤هـ.
- ٦. لسان العرب: ابن منظور، آداب الحوزة،
  قم، ١٤٠٥هـ.
- إبراهيم بن سيار النظام وآراؤه الكلامية والفلسفية: محمد عبد الهادي أبو ريدة، منشورات مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، (القاهرة-١٩٤٦م).
- ٨. الخير والشر في الفلسفة الإسلامية،
  دراسة مقارنة في فكر ابن سينا: منى
  أبو زيد، المؤسسة الجامعية للدراسات
  والنشر.
- ٩. الفيلسوف الشيرازي: جعفر آل ياسين،

- منشورات عویدات، ط۱، بیروت، ۱۹۷۸م.
- ۱۰. أرسطو عند العرب: عبد الرحمن بدوي، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ١٩٤٧م.
- ۱۱. موسوعة الفلسفة: عبد الرحمن بدوي،
  دار ذي القربي، ط ۲ ۱٤۲۲، هـ.
- ۱۲. مذاهب الإسلاميين: عبد الرحمن بدوي، دار العلم للملايين، بيروت، ط۳ ، ۲۰۰۸م.
- 17. مذهب الذرة عند المسلمين: بينيس، ترجمة محمد عبد الهادي أبو ريدة، مكتبة النهضة المصرية (القاهرة-١٩٤٦م).
- 14. ما بعد الطبيعة عند محمد حسين الطباطائي: إبراهيم موحان تايه، رسالة ماجستير، قسم الفلسفة، كلية الآداب، الجامعة المستنصرية، ٢٠٠٦م.
- 10. مثلث الوجود والعلاقة بين الطبيعة وما بعد الطبيعة قراءة مرآوية للفكر الإسلامي (الغزالي محورًا): على حسين الجابري، بحث مقدم إلى المؤتمر العلمي الأول لكلية الآداب، جامعة بابل، ٢٣-
- ١٦. التعريفات: على محمد الجرجاني، مكتبة لبنان، بيروت، ١٩٧٨ م.
- ١٧. مؤسسة مصطلحات ابن رشد



الفيلسوف: جيرار جهامي، سلسة موسوعات مصطلحات أعلام الفكر العربي الإسلامي، مكتبة لبنان (ناشرون)، ط۱،۲۰۰۶م.

١٨. مقدمة كتاب معارج الفهم في شرح النظم للعلامة الحلى: عبد الحليم عوض، دليل ما، مكتبة العلامة المجلسي، ط١، ١٣٨٦هـش.

١٩. تاريخ الفلسفة في الإسلام: دي بور، ت.ج، نقله إلى العربية عبد الهادي أبو ريدة، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة، ١٩٣٨م.

٠٢. إرشاد الطالبين إلى نهج المسترشدين، المتن للعلامة الحلي، والشرح للفقيه المقداد السيوري، تحقيق السيد مهدي الرجائي، مكتبة آية الله المرعشي العامة، مطبعة سيد الشهداء الله قم، ٥٠٥ هـ. ٢١. أسئلة نجم الدين الكاتبي عن المعالم لفخر الدين الرازي مع تعاليق عز الدّين بن كمونة، طهران مؤسسة يزوهشي حكمت وفلسفة، ١٣٨٦هـ.

٢٢. الأسرار الخفية في العلوم العقلية: العلامة الحلى، تحقيق مركز العلوم والثقافة الإسلامية، مركز إحياء التراث الإسلامي، مؤسسة بوستان كتاب (مركز الطباعة والنشر التابع لمكتب

الإعلام الإسلامي)، مطبعة بوستان کتاب، طبعة ۲، ۱۳۸۷ هـ ش.

٢٣. إيضاح المقاصد في شرح حكمة عين القواعد: العلامة الحلي، باهتمام السيد محمد مشكاة، تعليق وتصحيح على نقى منزوی، جامعة طهران، ۱۳۳۷ هـ،ش. ٢٤. تاريخ الفلسفة العربية: الفاخوري، حنا، الجر، خليل، دار الجيل، بيروت.

٥٧. تاريخ الفلسفة اليونانية من طاليس إلى أفلوطين وبرقلس: ماجد فخري، دار العلم للملايين، بيروت، ط ١،١٩٩١م. ٢٦. تحليل أرسطو للعلم البرهاني: محمد جلوب فرحان، وزارة الثقافة والأعلام،

٢٧. التصور الذرى في الفكر الفلسفي الإسلامي: منى أبو زيد، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر، ط١، بىروت،١٤١٤ هـ.

دائرة الشؤون الثقافية والنشر،١٩٨٣ م.

٢٨. تطور علم الكلام إلى الفلسفة ومنهجها عند نصير الدّين الطوسي: عباس سليمان، دار المعرفة الجامعية، ١٩٩٤م. ٢٩. الحكمة المتعالية في الأسفار العقلية

الأربعة: صدر الدين الشيرازي، طليعة نور، ط۲، ۱٤۲٥هـ

٠٣٠. رسائل فلسفية: محمد بن زكريا الرازي، جمعها وصححها بول كراوس، المكتبة المرتضوية، طهران، ب، ت.





۳۱. رسائل الكندي الفلسفية: أبو يعقوب الكندي، تحقيق محمد عبد الهادي أبو ريدة، منشورات، مطبعة حسان، ط ۲، القاهرة، ۱۹۷۸م.

٣٢. علم الكلام عند صدر الدين الشيرازي (دراسة في الإلهيات): روضان، رياض سحيب، أطروحة دكتوراه، قسم الفلسفة، كلية الآداب، الجامعة المستنصرية، ٢٠١٠م.

٣٣. فخر الدين الرازي وآراؤه الكلامية والفلسفية: محمد صالح الزركان، مدار الفكر، القاهرة ، ١٩٦٣م.

٣٤. فكرة الإلوهية عند أفلاطون وأثرها في الفلسفة الإسلامية والغربية: مصطفى حسين النشار، دار التنوير، للطباعة والنشر والتوزيع، ٢٠٠٨م.

٣٥. فلاسفة الشيعة (حياتهم وآرائهم،): نعمة، عبد الله، قدم له محمد جواد مغنية، دار الكتاب الإسلامي، قم، ط ١، ١٩٨٧م.

٣٦. فلسفة المتكلمين: ولفسون، هاري أ، ترجمة وتعليق مصطفى لبيب عبد الغني، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، ط١، ٥٠٠٥م.

٣٧. الفلسفة اليونانية تاريخها ومشكلاتها: مطر، أمير حلمي، دار قباء للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، ١٩٩٨م.

٣٨. في الوجود والماهية: محمد مهدي النراقي، دار نينوى للدراسات والنشر والتوزيع، ٢٠٠٧م.

٣٩. فلسفة الوجود والماهية بعد ابن رشد، النراقي أنموذجًا: سليمة ناصر حسين السوداني، أطروحة دكتوراه، قسم الفلسفة، كلية الآداب، الجامعة المستنصرية، ٢٠١٠م.

• ٤. القواعد الجلية في شرح الرسالة الشمسية: العلامة الحلي، تحقيق فارس حسون تبريزيان، مؤسسة النشر الإسلامي، ط ٢، قم، ١٤١٧هـ.

القواعد الجلية في شرح الرسالة الشمسية: العلامة الحلي، تحقيق فارس حسون تبريزيان، مؤسسة النشر الإسلامي، ط٢، قم، ١٤١٧هـ.

23. كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد: العلامة الحلي، تحقيق حسن حسن زاده الآملي، مؤسسة النشر الإسلامي، طبعة ١٠٠ قم، ١٤٢٥هـ.

27. مناهج اليقين في أصول الدين: العلامة الحلي، تحقيق يعقوب الجعفري المراغي، دار الأسوة للطباعة والنشر، ط١، إيران، سنة ١٣١٥هـ.

33. القواعد الجلية في شرح الرسالة الشمسية: العلامة الحلي، مؤسسة النشر الإسلامي، ط٢، قم، ١٩٩٧م.



07. نهاية المرام في علم الكلام: العلامة الحياي، تحقيق فاضل العرفان، إشراف آية الله جعفر السبحاني، مؤسسة الإمام الصادق عليه مطبعة اعتماد، ط ١، قم، ١٤١٩هـ.

30. نهج المسترشدين في أصول الدين، ضمن كتاب (إرشاد الطالبين إلى نهج المسترشدين، المتن للعلّامة الحّلي، والشرح للفقيه المقداد السيوري، تحقيق السيد مهدي الرجائي، مكتبة آية الله المرعشي العامة، مطبعة سيد الشهداء الله قم، ١٤٠٥ هـ.

23. مقاصد الفلاسفة (في المنطق، والطبيعيات، والإلهيات): أبو حامد الغزالي، مطبعة المحمودية التجارية، الأزهر، ط ٢، ١٩٣٦م.

الباحث المشرقية (في الإلهيات والطبيعيات): الفخر الرازي، تحقيق وتعليق محمد المعتصم بالله البغدادي، الناشر، ذوي القربي، ط ١، قم،

٤٧. مع الفيلسوف: محمد ثابت فندي، دار النهضة العربية، بيروت، ١٩٨٠م.

٤٨ . المعجم الفلسفي: جميل صليبا، دار ذوي القربي، ط ١، ١٣٨٥هـ.

23. مفهوم الجوهر في الفلسفة الحديثة: حسون السراي، مركز دراسات فلسفة الدين، دار الهادي، ط١، بغداد، ٢٠٠٩م.

٥٠ مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين:
 أبو الحسن الأشعري، تحقيق وشرح
 د. نواف الجراح، دار صادر، بيروت،
 ١٤٢٧هـ/ ٢٠٠٦م.

٥ . من أفلاطون إلى ابن سينا، محاضرات في الفلسفة العربية: جميل صليبا، دار
 الأندلس، ط٢، ١٩٨١م.

٥٢. نهاية الإقدام في علم الكلام: أبو الفتح محمد بن عبد الكريم عبد الكريم الشهرستاني، تحقيق الفرد جيروم، مطبعة



770