# نَحْوَ فَهْمٍ قِيَمِيِّ لِلْقُرْآنِ الكَرِيمِ

### عِنْدَ الوَزِيرِ المَغْرِبِيّ (ت/١٨/٤هـ) وَابْنِ الْمُتَوَّجِ البَحْرَانِيّ (ت/٨٢٠هـ)

أ.د حكمت عبيد الخفاجي alkfagia@yahoo.com

عبير جبّار الكلا dralmola55@yahoo.com

كليَّة العلوم الإسلاميَّة/ جامعة بابل

# بالخص

الخطاب القرآني خطابٌ مكتنزٌ بـ (القيم)، ولا ريبَ أنّه يـترك أثرًا في بناء المنظومة القيميَّة، والبحث هنا - يطرح مشكلةً يحاول الإجابة عنها، والمشكلة تتلخّص بطرح السُّؤال الآتي: (هل يمكنُ فَهْم القرآن في ضوء المنظومة القيميَّة؟)، ولمَّا كانَتِ الإجابة تحتمل أنْ تكون بـ (نعم)، وتحتمل أنْ تكون بـ (لا)، فقد افترضَ البحث الاحتمال الأوَّل، أي: الحالة الإيجابيَّة - الجواب: بـ (نعم) - وحاول جاهدًا اثبات هذه الفرضيَّة في هذا البحث، على مستويين، أحدها: المستوى (النَّظريّ) لفَهْم القرآن: ونلمس هذا الأمر عند ورود (لفظة) مفردة، أو مركّبة (نصّ)، تحتمل عدَّة أوجه، أحدها: ناظرٌ إلى (القيم)، فنبني مفردة، أو مركّبة (نصّ)، تحتمل عدَّة أوجه، أحدها: ناظرٌ إلى (القيم)، فنبني أنَّ من تبنّى هذا الوجه كانَ أساس فهمه (أساس قيميّ)، والثَّاني: المستوى وجوه، وبعض المفسِّرين اختار بعض الوجوه؛ بـدواع قيميَّة - ولـو احتمالًا ونخلص في ختام هذا البحث أنَّ (المنظومة القيميَّة) أسس في تحديد وترشيح ونخارات (فَهْم القرآن).

الكلهات التَّعريفيَّة:

فَهُم، قرآن، منظومة، قيم، خطاب.



# Towards a Valuable Understanding of the Holy Qur'an of the Moroccan Wazir (d. 418 A.H.) and Ibn al-Mutawaj al-Bahrani (d. 820 A.H.)

Abeer Jabbar Al Mulla

dralmola55@yahoo.com

Prof. Dr. Hikmat Obaid Al-Khafaji

alkfagia@yahoo.com

#### Abstract

The Our'anic discourse is a discourse which is full of (values), and there is no doubt that it leaves an impact on building the value system, and the present research poses a problem that it is trying to answer, and the problem is summarized by asking the following question: (Can the Our'an be understood in the light of the value system?), and since the answer was It may be (yes), and it may be (no), as the research assumed the first possibility, that is to say, the positive case(yes), and it tried hard to prove this hypothesis in this research, on two levels, one of them: the Theoretical level for understanding the Our'an: we see this matter when a singular word or a compound (text), and it contains several aspects, one of which is: looking at (values), so we build that whoever adopts this aspect was the basis of his understanding (a value basis), and the second: the level (applied) for understanding the Our'an: We see this matter in Our'anic texts, which have several aspects, and some commentators have chosen some aspects. On the basis of value - even if it is possible - and we conclude this research that (the value system) is the basis for identifying and filtering options (understanding the Our'an).

Keywords:

Understanding, Holy Qur'an, system, value, discourse.





### بِسْ مِلْسَالِهِ السِّمْ اللَّهِ الرَّحْمَٰزِ ٱلرِّحْكِمِ

#### مُقَدِّمَة

الْحُمْدُ لله رَبِّ الْعَالَمِينَ، والصَّلاةُ والسَّلامُ على أَشْر فِ خَلْقِهِ أَجْعِينَ محمَّد ﷺ، وعلى أهلِ بيتهِ الطَّيِّبينَ الطَّاهرينَ (صلوات الله عليهم أجمعينَ)، وعلى أصحابه الأخيار المنتجبينَ، الَّذينَ اقتفُوا أثره، واتَّبعُوا سُنَّته.

وَقَدِ اخْتَرْنَا هذَا العُنْوَانَ للكتابةِ فيهِ لأسبابٍ، أحدُهَا: بيان الأثر الَّذي تركه الخطاب القرآني في بناء (المنظومة القيميَّة)، وكانَ هدفنا تسليط الضوء على الفَهْم القيميّ عند المفسِّرينَ؛ ولتحقيق هذا الأمر اخترْنا تفسيرينِ في زمانينِ مختلفينِ، لمدرستينِ مختلفينِ مكانًا وزمانًا وشيوخًا، ومنهجًا، وإنْ كانتا تنتميانِ إلى مدرسة واحدة، هي مدرسة أهل البيت المين أمّا الأوّل، فقد كان (المصابيح في تفسير القرآن العظيم)، للوزير المغربيّ، أبي القاسم، عليّ بن الحسين (ت/ ١٨٤هه) من مدرسة بغداد التّفسيريّة، وأمّا الثّاني، فقد كانَ (منهاج الهداية في تفسير الخمسائة الآية)، لابن المتوَّج البحرانيّ الحليّ: جمال الدّين، أحمد بن عبد الله (ت/ ١٨٨هه) من مدرسة الحلّة التّفسيريّة، والتّفسيرانِ مختلفانِ، فالأوَّل كانَ في الرُّبع الأوَّل من القَرْن التّاسع الهجريّ، والثّاني كانَ في الرُّبع الأوَّل من القَرْن التّاسع الهجريّ.

وقدْ قامْتْ خُطَّتُنا في نَظْمِ هذا البحث عَلَى مَلخَّصٍ، ومقدِّمة، ومبحثين، والخاتمة والنَّتائج، فتَبَتُ المصادر والمراجع.

وَآخِرُ دَعْوَانَا أَنِ الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ





## المبحثُ الأوَّلُ

### تفسيرُ (مَا طَابَ)

تبنَّى الوزير المغربيّ: أبو القاسم، عليّ بن الحسين (ت/ ٤١٨هـ) - المغربيّ نسبة إلى الجانب الغربيّ ببغداد، على أحد الأقوال - أنَّ (ما طابَ) في قوله تعالى: ﴿فَأَنكِمُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ ٱلنِّسَاءِ مَثْنَى وَثُلَثَ وَرُبَعٍ فَإِنْ خِفَئُمُ ٱلاَّ نَعْدِلُوا فَوَحِدةً أَوْ مَا مَلَكَتَ أَيْمَنكُمُ أَ ﴾(١): بمعنى: ما بلغ، وبهذا يكون معنى الآية - على هذا الوجه - فانكحوا ما بلغ من النساء (٢).

وهذا التّفسير قيميّ؛ لأنّه ناظرٌ إلى (القيم)؛ لأنّه يمنع من تزويج (اليتيمة) قبل بلوغها؛ لئلّا يجري عليها الظُّلم، وبمنع الظُّلم يحلُّ العدل، وهو أمر متحقِّقٌ - في أقلِّ تقدير - عند البلوغ؛ لأنّها عند البلوغ هي من تختار لنفسها زوجًا، فحينئذ لا ظُلْمَ (٣). وقد نقل هذا القول نفسه الشَّيخ الطُّوسيّ (ت/ ٢٠٤هـ) في كتابه (التّبيان) (١٤)، والرَّاونديّ في كتابه (فقه القرآن) (٥). وعند التَّامُّل في هذا التَّفسير نجد أنَّه اعتمد أصلاً من أصول التَّفسير، هو (اللَّغة)، وقاعدة من قواعد التَّفسير المندرجة تحت هذا الأصل، وهي (تفسير القرآن في ضوء اللَّغة)، أي: حمل اللَّفظ القرآني على المعنى (المعجميّ) مع الاحتمال، وعدم وجود المانع (٢٠). فبيَّنَ أنَّ (طابَ) في اللَّغة تعنى: (بلغ)، كقولنا: طابَتِ الثَّمرة، أي: بلغَتْ (٧).

وقد تتبَّعْنا معنى لفظة: (طاب) في كتب المعجهات بدءًا من (العين)، للفراهيديّ (ت/ ١٧٥هـ) (١)، ومرورًا بـ (جمهرة اللَّغة)، لابن دريد الأزديّ (ت/ ٣٢١هـ) (١)، و (تهذيب اللَّغة)، للأزهريّ (ت/ ٣٧٠هـ) (١١)، و (الصِّحاح)، للجوهريّ (ت/ ٣٩٣هـ) (١١)، و (مقاييس اللُّغة)، لابن فارس (ت/ ٣٩٥هـ) (١١)، و (ختار الصِّحاح)، للرَّازيّ (ت/ ٢٩٦هـ) (١٣)، و انتهاءً بـ (المصباح المنير)، للفيُّوميّ (ت/ ٧٧٠هـ) (١٤)، فلم نجد هذا المعنى.





نعم وجدْنا معنِّي يقرب من هذا المعنى في (لسان العرب)، لابن منظور (ت/ ٧١١هـ)(١٥)، و(القاموس المحيط)، للفيروز آباديّ (ت/ ١١٧هـ)(١١)، فقد وردَ في الأوَّل: طابَتِ الأرضُ، أي: أَخْضَبَتْ وأكْلَأتْ(١٧)، وفي الثَّاني وردَ: طابَتِ الأرضُ، أي: أكْلَأتْ (١٨). وهذا المعنى يمكن أنْ يؤدِّي معنى (البلوغ) لو وجَّهناه، فقلْنا: إنَّ الأرضَ إذا أَخضبَتْ وأكلاَّتْ بلغَتْ الحياة الجاذبة؛ للسَّكن فيها، والرَّحيل إليها.

ومن الجدير بالذِّكر أنَّ الوزير المغربي له تفسير يحمل اسم (المصابيح في تفسير القرآن العظيم)، وقد كان مخطوطًا، ورُبَها كانَ مفقودًا، وقد ظهر للنُّور حديثًا، فقد تَمَّ تحقيقه في (أطروحة دكتوراه)(١٩)، قُدِّمَتْ إلى جامعة (أُمِّ القرى)، في الرِّياض، سنة ١٤٢١هـ (٢٠١٩م) (من أوَّل سورة الفاتحة إلى آخر سورة الإسراء)، وقد طُبعَتْ، ونُشِرَت على (الإنترنت).

وعند رجوعنا إليه وجدناه يقول- ما خُلاصته-: (ما طابَ): بمعنى (ما أُحِلَّ)، كذا قالُوا، والَّذي عندنا فيه أنَّ (ما طابَ)، بمعنى (ما أدركَ)، فيكون المعني: فانكحُوا ما أدركَ من النِّساء (٢٠)، ثمَّ بيَّن الأصل التَّفسيريِّ الَّذي اعتمدَ عليه، والقاعدة التَّفسيريَّة المندرجة تحت هذا الأصل الَّتي لجـأ إليها، ذاكرًا المثال اللُّغويّ الَّذي حذا حذوه، واقتفى أثره، فحمل اللَّفظ القرآنيّ (طابَ) على معناه (المعجميّ)، فقال: ((كما يُقالُ: طابَتِ الثَّمرةُ، أي: أَدْرَكَتْ))(٢١). بعد ذلك بيَّنَ القيم المتربِّبة على اختيار هذا الوجه، بكون ظلم اليتيمة شديدًا، وبكون الإثم فيها عظيهًا، وهما أخفُّ في المرأة البالغة؛ وممَّا يؤيِّد ذلك قوله: (( ومراده- والله أعلم-التَّحذير من ظلم اليتيمة، فإنَّ ظلمها شديدٌ، والإثمُ فيها عظيمٌ، والأمرُ في المرأة البالغة أخفُّ)) (٢٢). وأدرك بمعنى: بلغ في اللَّغة.

يتَّضح لنا ممَّا تقدَّم أنَّ الوزير المغربيِّ قد فسَّر (مَا طَابَ) تفسيرًا قيميًّا؛ لأنَّه



ابع- العدد المابع عشر ١٤٤٤هـ - ١٠٠٢م

حمل (مَا طَابَ) على معنى (مَا بَلَغَ)؛ وهو تفسيرٌ يسعى لدفع الظُّلم، وإحلال العدل محلَّه، أو يجاول أنْ يصلَ بالظُّلم إلى أخفِّ درجاته؛ ويجعله قريبًا من العدل في أقلَّ تقدير. وعلى يكون أثر الخطاب القرآنيّ واضحًا في بناء المنظومة القيميَّة، بل في فَهْم المُفسِّر بحَمْل الألفاظ المحتملة للمعاني المتعدِّدة على ما يُسهم في بناء المنظومة القيميَّة منها، ولعلَّ صلة معاني الألفاظ بها هو المرجِّحات لتلك المعاني عند أصحاب هذا الاتِّباه، ولو من جهة الاحتمال، لا من جهة اليقين.

# المبحث الثاني

### تفسير ﴿ وَثِيَابِكَ فَطَهِرُ ﴾ (٢٣)

إِنَّ ابِنِ المتوَّجِ البحرانيِّ قد تبنَّى أنَّ الثِّيابِ بمعنى (النِّساء)(٢٤)، وهو معنى تحقَّق بتوسُّط حمل معنى الثِّياب على معنى اللِّباس، أي: حمل الثِّياب على معنى اللِّباس؛ ليفسِّر الأخير بـ (النِّساء)، معتمدًا في ذلك المنهج القرآنيّ، أي: تفسير القرآن بالقرآن (٢٥).

وهـذا المعنى هو الَّذي تبنَّاه، وهو معنَّى سبقَهُ إليه الشَّريف الرَّضيّ (٢٦)، فهو عيالٌ عليه- بحسب تتبُّعنا- وهذا التَّفسير قائم على مرحلتين، أمَّا المرحلة الأولى، فهى تفسير الثِّياب بـ (اللِّباس) - على مبنّى من يـرى أنَّها بمعنّى واحـدٍ - وأمَّا المرحلة الثَّانية، فهي تفسير اللِّباس بـ (النِّساء)، وبعبارةٍ أخرى: إنَّ المرحلة الأولى مُهِّدةٌ للمرحلة الثَّانية؛ لأنَّ حَمْلَ الثِّيابِ على معنى اللِّباسِ مكَّن من تفسيرها بمعنى النِّساء. وهذا المعنى وجه- تأويل- من الوجوه المحتملة، وهو مستندُّ إلى قاعدةٍ تفسيريَّة، هي: (تفسير القرآن بالقرآن بالقرآن)(٢٧)، وهي مندرجةٌ تحت الأصل الأوَّل من أصول التَّفسير (القرآن)(٢٨)؛ لأنَّ الثِّياب في سورة (المدَّثِّر/٤)، بعد حملها على اللِّباس، واللِّباس وردَ بمعنى (النِّساء) في سورة (البقرة/ ١٨٧)، جازَ تفسير الثِّياب بمعنى (النِّساء).

ومن نافلة القول: إنَّ ابن المتوَّج البحرانيّ، وإنْ وافقَ الشّريف المرتضى بحمل الثِّيابِ على معنى النِّساء، وتابعه عليه، إلَّا أنَّه خالفه بمعنى (طَهِّرْ)، فقد حملَ التَّطهير على معنى (العِفَّة) - الَّتي هي قبالة المسافحة، أي: الزَّانية - وبهذا يكون معنى النَّصِّ القرآنيِّ على تأويل ابن المتوَّج البحرانيِّ أمرًا باختيار المرأة (العفيفة)، فهي طاهرة من دَنَس (المسافحة= الزِّنا). وفي تقديري أنَّه معنَّى محتمل؛ لأنَّ القرآن أطلق المُحْصَن على أربعة معانٍ، أمَّا الأوَّل، فقد أطلِقَ فيه على المرأة (العفيفة)،





الدينة الدابعة- الوجلد الدابع- العدد الدابع عشر ١٤٤٤هـ - ١٠٠١هـ - ١٤٠٤هـ - ١٠٠٩هـ - ١٠٠٩هـ - ١٤٠٩هـ - ١٠٠٩هـ - ١٤٠٩هـ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩ - ١٤٠٩

٥٤

نحو: قال تعالى: ﴿ وَمَن لَّمْ يَسْتَطِعْ مِنكُمْ طَوْلًا أَن يَنكِحَ ٱلْمُحْصَنَتِ ٱلْمُؤْمِنَاتِ فَمِن مَّا مَلَكَتُ أَيْمَنَكُمْ مِّن فَلَيَاتِكُمُ ٱلْمُؤْمِنَاتِ ۚ وَٱللَّهُ أَعْلَمُ بِإيمَانِكُمْ بَعْضُكُم مِّنَابَعْضٍ فَٱنكِحُوهُنَّ بِإِذْنِ أَهْلِهِنَّ وَءَاتُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ بِٱلْمَعْرُفِ مُحْصَنَتٍ غَيْرَ مُسَافِحَاتٍ ﴾(٢٩)، ومثله قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ٱلْغَافِلَاتِ ٱلْمُؤْمِنَاتِ لْعِنُواْ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَلَهُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾(٣٠)، وقوله تعالى: ﴿وَٱلَّتِيٓ أَحْصَنَتْ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهَا مِن رُّوحِنَا وَجَعَلْنَهَا وَٱبْنَهَا ءَايَةً لِلْعَنَلَمِينَ ﴿(٣١) والشَّاهد في النَّصِّ الأوَّل: ﴿ المُحْصَنَاتِ ﴾ - على قولِ؛ لأنَّ (الإحصان) - هنا - بمعنى (العفَّة)على أحد القولين (٢٦)، وبمعنى (الحرِّيَّة) على القول الثَّاني (٢٣)، و ﴿مُعْصَنَتِ غَيْرٌ مُسَافِحَتِ ﴾، يُرادُ به: العفيفات، أي: نساء أحصنَّ أنفسهنَّ بعقلهنَّ التَّامِّ (٣٤). والشَّاهد في النَّصِّ الثَّاني: ﴿ الْمُحْصَنِيتِ ﴾، يراد به: العفائف(٣٠٠)، والشَّاهد في النَّصِّ الثَّالِيث: ﴿وَٱلِّتَىٓ أَحْصَنَتُ فَرْجَهَا ﴾، يراد به: العفيفة (٣١). فالَّذي نريد أَنْ نَخَلُصَ إِلِيهِ أَنَّ القرآن استعمل (الاحصان) بمعنى (العفَّة)(٢٧٠)، وقد تبنَّى ابن المتوَّج البحرانيّ هذا المعنى من معاني الإحصان؛ لاستعمال القرآن له، وأمَّا الثَّاني فقد أطلِقَ فيه على (المتزوِّجات)- قُبالة غير المتزوِّجات- قال تعالى: ﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُمْ أُمُّهَا تُكُمْ ... وَٱلْمُحْصَنَاتُ مِنَ ٱلنِّسَآءِ إِلَّا مَا مَلَكَتُ أَيْمَنَكُمْ ﴿(٣٨)، والشَّاهد فيه: (َالْمُحْصَنَاتُ)، أي: المتزوِّجات ما دُمْنَ في عِصْمة أزواجهنَّ، فهنَّ محرَّ مات على غير هنَّ (٢٩)، فالقرآن استعمل الإحصان- هنا- بمعنى (الزَّواج)(٤٠)، ومثله قوله تعالى: ﴿فَإِذَآ أُحْصِنَّ فَإِنَّ أَتَيْنَ بِفَحِشَةٍ ﴾(١٠)، الشَّاهد فيه: ﴿فَإِذَآ أُحْصِنَّ ﴾، أي: تزوَّجنَ، فصرْنَ محصناتٍ بالأزواج، والحديث- هنا- عن الإماء من النِّساء (٤٢)، ومن الجدير بالذِّكر أنَّ حَمْل (الاحصان) - هنا - على معنى (الزَّواج) على أحد التَّفسيرين (٢٦)؛ لأنَّه - هنا - يُفسَّر بمعنى (الزَّواج) تارة (٢١)، ويفسَّر بمعنى (الإسلام) تارة أخرى (١٤٥)، وأمَّا الثَّالث، فقد أطلِقَ فيه على (الحرائر) - قُبالة الإماء-قال تعالى: ﴿ فَإِذَا أُحْصِنَّ فَإِنْ أَتَيِّنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَا عَلَى ٱلْمُحْصَنَتِ مِنَ

ٱلْعَذَابِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ على اللهِ على اللهِ على أحد التَّفسيرينِ (الحرِّيَّة) على أحد التَّفسيرينِ (المَّاب وأمَّا الرَّاب فقد أطلِقَ فيه على (المسلمات) - قُبالة غير المسلمات - قال تعالى: ﴿ فَإِذَا الرَّابِ عِفْدَ أَطْلَقَ فِيه على (المسلمات) - قُبالة غير المسلمات - قال تعالى: ﴿ فَإِذَا الْمُحْصَنَتِ مِنَ الْعَذَابِ ﴾ (١٤١) ، أُحْصِنَ فَإِنْ أَتَيْنُ بِفَحِشَةِ فَعَلَيْمِنَ نِصُفُ مَا عَلَى ٱلْمُحْصَنَتِ مِنَ ٱلْعَذَابِ ﴾ (١٤١) ، فالإحصان - هنا - بمعنى (الإسلام) على أحد التَّفسيرينِ (١٤١).

وقد استندَ إلى نصِّ قرآني، شبَّه المرأة العفيفة بالبلد الطَّيب، فكلُّ واحدٍ منهم إنخرج طيِّبًا، وشبَّه المرأة المسافحة بالبلد الَّذي خُبثَ، فكلُّ واحدٍ منهما يُخرجُ نكدًا، ولعلُّ هذا الرَّأي - العفَّة - راجع إلى قول السُّدِّيّ: بكون طاهر الثِّياب يُقال لـ (الصَّالح)، وخبيثُ الثِّيابِ يُقال لـ (الفاجر)(١٠٠). أمَّا الشَّريف الرَّضيّ فقد حملَ (طهِّر) على (الإسلام)-الَّـذي هو قبالة الـشِّرك - لذا كان معنى النَّصِّ القرآنيِّ على تأويلــه أمرًا باختيار المرأة (المسلمة)، فهي طاهرة من دَنَس (الشِّرك) المقابل للإسلام. وفي تقديري أنَّه معنَّى محتمل؛ لأنَّ القرآن أطلق المُحْصَن- في إحدى إطلاقاته (١٥) على المرأة (المسلمة) ﴿ وَلَا نَنكِحُوا ٱلْمُشْرِكَتِ حَتَّى يُؤْمِنَّ وَلَأَمَةٌ مُّؤْمِنَةٌ خَيْرٌ مِّن مُّشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبُتُكُمُّ ۗ وَلَا تُنكِحُوا المُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُوا ۚ وَلَعَبْدُ مُّؤْمِنُ خَيْرٌ مِن مُشْرِكِ وَلَوْ أَعْجَبَكُمُ أَوْلَيْكَ يَدْعُونَ إِلَى ٱلنَّارِّ وَٱللَّهُ يَدْعُوٓا إِلَى ٱلْجَنَّةِ وَٱلْمَغْفِرَةِ بِإِذْنِيِّ- وَيُبَيِّنُ ءَايَتِهِ- لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾(٢٥). و(المشركات): لفظُّ عامٌّ يشمل (الكتابيَّات)، و(غير الكتابيَّات)(٢٥٠)، ويندرج تحت الأوَّل (اليهو ديَّات، والمسيحيَّات، والمجوسيَّات)، ويندرج تحت الثَّاني (المشركات الوثنيَّات) إلَّا أنَّه خُصِّصَ بـ (المشركات الوثنيَّات) دون الكتابيَّات (١٥٠)؛ بدلالة قوله تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ أُحِلَّ لَكُمُ ٱلطَّيِّبَاتُ ۖ وَطَعَامُ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِئبَ حِلُّ لَكُمُ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ هُّكُمٌّ ۗ وَٱلْمُحْصَنَاتُ مِنَ ٱلْمُؤْمِنَاتِ وَٱلْخُصَنَاتُ مِنَ ٱلَّذِينَ أُونُواْ ٱلْكِنْبَ مِن قَبْلِكُمُ ۗ إِذَآ ءَاتَيْتُمُوهُنَّ ا أُجُورَهُنَّ مُحْصِنِينَ غَيْرَ مُسَفِحِينَ وَلَا مُتَّخِذِيَّ أَخُدَانٍ ﴿(٥٥).





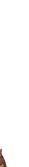
# الخَاتِمَةُ وَالنَّتَائجُ

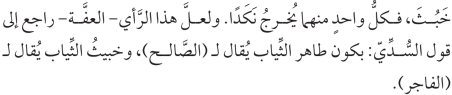
وما خلصْنا إليه من دراستنا في هذه الرِّسالة، يمكن إدراجه، بما يأتي:

- 1- إنَّ الدِّراسات القرآنيَّة بصورة عامة، والدِّراسات التَّفسيريَّة بصورة خاصة، تقدِّم لنا في ميادين (فهم القرآن) أثر فهم الخطاب القرآنيِّ في بناء المنظومة القيميَّة، ولا سيَّما أنَّ الخطاب القرآنيِّ هو الخطاب الأوَّل في لائحة الخطاب الإسلاميّ.
- ٢- نلمس في فهومات (الوزير المغربيّ)، و(ابن المتوَّج البحرانيّ) لبعض الألفاظ
   الَّتي تتعلَّق بـ (الأسرة)، لو ركَّزْنا عليها لوجدْناها ترمي إلى تفعيل (المنظومة
   القيميَّة)؛ لبيان دورها في بناء الفرد من جهة، وبناء المجتمع من جهة أخرى.
- ٣- في هذا إظهار للصُّور الرَّائعة المقدَّمة من مفسِّري مدرسة (بغداد)، ومدرسة (الحلَّة) التَّفسيريَّتين، الَّتي عبَّرَتْ عن فهمهم الألفاظ القرآن.
- ٤- جاءَتْ- هنا- تحمل توقيع الوزير المغربيّ، فقد فسَّر (مَا طَابَ) تفسيًرا قيميًا؛ لأنَّه حمل (مَا طَابَ) على معنى (مَا بَلَغَ)؛ وهو تفسيرٌ يسعى لدفع الظُّلم، وإحلال العدل محلَّه، أو يحاول أنْ يصلَ بالظُّلم إلى أخف درجاته؛ ويجعله قريبًا من العدل في أقلِّ تقدير.
- ٥- جاءَتْ تحمل توقيع ابن المتوَّج البحرانيِّ أيضًا، فإنَّ فهمه لا ريب أسهمَ في تطوير (المنظومة القيميَّة)، وبالخصوص ما يتَّصل منه اتِّصالًا مباشرًا بالمرأة؛ بكونها هي مدار الاستيلاد، وهي مضامُّ الأولاد.
- ٦- قد تجلَّى هذا الأمر في تفسير لفظة (الثِّياب) في قوله تعالى: ﴿ وَثِيَابِكَ فَطَهِرَ ﴾. فقد فسَّر (الثِّياب) بـ (المرأة)، وفسَّرَ (التَّطهير) بـ (العفَّة).
- ٧- وهو لا تفسير لا شكّ أنّه ناظرٌ إلى (المنظومة القيميّة) فقد شبّه المرأة العفيفة
   بالبلد الطّيب، فكلُّ واحدٍ منها يخرج طيّبًا، وشبّه المرأة المسافحة بالبلد الّذي



نة المابعة- الهجلد المابع- العدد المابع عشر ١٤٤٤هـ -





- ٨- وعليه يكون أثر الخطاب القرآني واضحًا في بناء المنظومة القيميَّة، بل في فَهْم
   المفسِّر بحَمْل الألفاظ المحتملة للمعاني المتعدِّدة على ما يُسهم في بناء المنظومة القيميَّة منها.
- ٩- ولعل صلة معاني الألفاظ بـ (المنظومة القيميَّة) هو إحدى المرجِّحات لتلك المعانى عند أصحاب هذا الاتِّجاه، ولو من جهة الاحتيال، لا من جهة اليقين.
- ١٠ لَسْنَا أَنَّ بعض أَلْفَاظ القرآن الكريم لها احتمالات دلاليَّة قيميَّة، دفعَتْ بعض المفسِّرينَ إلى اختيارها، وكانَتْ هي الدَّلالات الرَّاجحة لديهم.
- ۱۱ إنَّ هـذا البحث يقودُنا إلى مشروع كتاب مستقبلي (book project)، محكن أن يكونَ بعنوان: (نحوَ تفسير قيميّ؛ للقرآن الكريم)، نسعى فيه إلى الوقوف على (فَهْم القرآن) فَهْمًا قيميًّا.
- 17 إِنَّ مَمْ ل بعض الألف اظ القرآنيَّة على الدَّلالات (القيميَّة)، يمثِّل مرحلةً من مراحل التَّطوُّر الدَّلاليِّ للمفردة القرآنيَّة في السَّاحة التَّفسيريَّة؛ وممَّا يؤيِّد ذلك أنَّ (ما طابَ) طُوالَ أربعة قرون كانَتْ تُحمل على معنى (ما حلَّ)، في حين أنَّه في القَرْن الخامس الهجريّ، ظهرَ لها معنى دلالي جديد، هو (ما بلغ) على يد الوزير المغربيّ في تفسيره (المصابيح).

#### الهوامش

- (١) النِّساء/ ٣.
- (٢) الرَّ اونديِّ/ فقه القرآن، ٢/ ١١٢.
  - (٣) المصدر نفسه، ٢/ ١١٢.
  - (٤) الطُّوسيّ/ التِّبيان، ٣/ ١٠٤.
- (٥) الرَّ اونديّ/ فقه القرآن، ٢/ ١١٢.
- (٦) ظ: د. جبَّار كاظم المُلَّا، د. سكينة عزيز الفتليِّ/ ١٩ القَفسير/ ١٩ ٢١.
  - (٧) الرَّاونديِّ/ فقه القرآن، ٢/ ١١٢.
  - (٨) الفراهيديّ/ العين، ٣/ مادة: (طاب).
- (٩) ابن دريد الأزديّ/ جمهرة اللَّغة، ٣/ مادة: (طاب).
- (۱۰) الأزهريّ/ تهذيب اللَّغة، ٣/ مادة: (طاب).
- (۱۱) الجوهريّ/ الصِّحاح، ٣/ مادة: (طاب).
- (۱۲) ابن فارس/ معجم مقاییس اللَّغة، ۳/ مادة: (طاب).
- (١٣) الرَّازيِّ/ مختار الصِّحاح، ٣/ مادة: (طاب).
- (١٤) الفيُّوميّ/ المصباح المنير، ٣/ مادة: (طاب).
- (١٥) ابن منظور/ لسان العرب، ١/ مادة: (طيب).
- (١٦) الفيروزآباديّ/ القاموس المحيط، ١١٢/٢.

- (۱۷) ابن منظور/ لسان العرب، ۱/ مادة: (طيب).
- (۱۸) الفيروزآبادي/ القاموس المحيط/ مادة: (طيب).
- (۱۹) ظ: أطروحة الدُّكتوراه، دراسةٌ وتحقيق: د. عبد الكريم الزَّهرانيِّ/ الرِّياض،۱٤۲۱هـ..
  - (۲۰) الوزير المغربيّ/ المصابيح/ ۲۲۹.
    - (۲۱) المصدر نفسه/ ۲۲۹.
    - (۲۲) المصدر نفسه/ ۲۲۹.
      - (٢٣) الْمُدَّتِّر/ ٤.
- (٢٤) ابن المتوَّج البحرانيِّ/ منهاج الهداية/ ٢٧٨ - ٢٧٨.
- (٢٥) د. محمَّد حسين الصَّغير/ المبادئ العامَّة لتفسير القرآن الكريم/ ٩٢.
- (٢٦) ظ: الشَّريف المرتضى/ تلخيص البيان/ ٣٥٤.
- (۲۷) د. جبَّار كاظم المُلَّا/ قواعد التَّفسير/ ۱۳.
- (۲۸) د. جبَّار كاظم الملَّا، د. سكينة عزيز الفتليِّ/ قواعد أصول التَّفسير/ ١٣.
  - (۲۹) النِّساء/ ۲٥.
  - (٣٠) النُّور/ ٢٣.
  - (٣١) الأنساء/ ٣٢.
  - (٣٢) السُّيُوريُّ/ كنز العرفان، ٢/ ١٤٨.
    - (٣٣) المصدر نفسه، ٢/ ١٦٨.
    - (٣٤) المصدر نفسه، ٢/ ١٤٨.







#### .171

#### (٥٢) البقرة/ ٢٢١.



### المصادروالمراجع

القُرْآنُ الكريمُ.

- التبيان في تفسير القرآن: الطُّوسِيّ، أبو جَعْفَر، محمَّد بن الحسَن (ت ٤٦٠هـ)،
   تحقيق مؤسَّسة النَّشر الإسلاميّ/ ط١، مؤسَّسة النَّشر الإسلاميّ، قم المشرَّفة،
   ١٤١٧هـ.
- ٢. تلخيص البيان في مجازات القرآن: الرَّضيّ، أبو الحسن محمَّد بن الحسين الموسويّ العلويّ (ت ٤٠٦هـ)، تحقيق محمَّد عبد الغني حسن ، دار الأضواء للطِّباعة والنَّشر والتَّوزيع، ط ٢ ، بيروت، ١٤٠٦هـ.
- ٣. جمهرة اللَّغة: ابن دريد الأزديّ، أبو بكر
   محمَّد بن الحسن (ت ٣٢١هـ) ، تحقيق
   رمزي منير بعلبكي، ط١، دار العِلم
   للملاينَ، بيروت، ١٩٨٧م.
- الصِّحاح؛ تاج اللُّغة وصحاح العربيَّة:
   الجَوهريّ، أبو نصر إسماعيل بن حمَّاد (ت
   ٣٩٣هـ)، تحقيق أحمد عبد الغفور عطَّار،
   ط٤، دار العِلم للملايينَ، بيروت،
   ١٤٠٧هـ.
- العين: الفراهيديّ، أبو عبدُ الرَّ حمنِ الخَلِيلُ
   بن أُحمد (ت ١٧٥هـ)، تحقيق د. عبد الحميد هنداوي، ط١، دار الكتب العلميّة، بيروت، ١٤٢٤هـ.

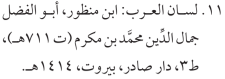
- آب: الرَّاونديّ، أبو الحَسَن قطب اللَّين سعيد بن هبة الله (ت ٥٧٣هـ)،
   تحقيق أحمد الحُسَيْنيّ، ط٢، مطبعة الولاية، مكتبة آية الله المرعَشيّ النَّجفيّ النَّجفيّ العامَّة، قم المشرَّفة، ١٤٠٥هـ.
- ٧. القاموس المحيط: الفَيْرُوزاَبَادِيّ، أبو طاهر مجد الدِّين محمَّد بن يعقوب (ت
   ٨١٧هـ)، تحقيق محمَّد عبد الرَّحن المرعَشليّ، دار إحياء التُّراث العربيّ، ط٣، بروت، ١٤٢٤هـ.
- ٨. قواعد أصول التّفسير في تهذيب الوصول للعكلامة الحِلِّ وكنز العرفان للسُّيُوريِّ الحِلِّيِّ: د. جبَّار كاظم المُلَّا، د. سكينة عزيز الفتليّ، مركز العلامة الحِلِّ لإحياء تُراث حَوْزة الحِلَّة العلميَّة، الحِلَّة المشرَّفة، ط ١٠ ٤٤٠هـ.
- ٩. قواعد التَّفسير: د. جبَّار كاظم المُلَّا،
   محاضرات ألقيَتْ على طلبة الماجستير،
   قسم (علوم القرآن)، كلِّيَّة العلوم الإسلاميَّة، جامعة بابل، ١٤٤٠هـ.
- ١٠. كنز العرفان في فِقْه القُرْآن: السُّيُوريُّ،
   أبو عبد الله جمال الدِّين المقداد بن عبد الله الحِلِّ (ت ٨٢٦هـ) ، تحقيق محمَّد القاضي، دار الهدى، المَجْمع العالميّ للتَّقريب بين المذاهب الإسلاميَّة، قم المشرَّ فق، ١٤١٩هـ.





۱۱. منهاج الهداية في بيان خمسائة الآية: ابن المُتوَّج البحرانيِّ، جمال الدِّين أحمد بن عبد الله الجزيريِّ (ت ۸۲۰هـ)، تحقيق محمَّد كريم باريك بين ، مطبعة زينون، قسم الأبحاث والدِّراسات في الحوزة

العلميَّة بـ (قَزْوِيـن)، ط ١ ، قم المشرَّفة، ١٤٢٩هـ.



١٢. تَجْمع البيان في تفسير القرآن: الطَّبْرَسِيّ،
 أبو عليّ أمين الإسلام الفضل بن الحَسَن
 (ت ٤٨٥هـ):

تع: أبو الحسن الشَّعرانيّ (ت ١٣٩٣هـ)، تحقيق حامد الفدويّ الأردستانيّ، مطبعة ستارة، المكتبة الرَّضويَّة لإحياء الآثار والتُّراث بالتَّعاون مع انتشارات مرتضوي، ط١، قم المشرَّفة، ١٤٣١هـ.

تحقيق هاشم الرَّسوليِّ المحلَّلةي، دار إحياء التُّراث العربيّ، ط ١، بيروت، ١٤٠٦هـ.

۱۳. معجم مقاييس اللَّغة: ابن فارس، أبو الحُسَيْن، أَحْمَد بن فارس بن زكريّا (ت الحُسَيْن، أَحْمَد بن فارس بن زكريّا (ت ٣٩٥هـ)، تحقيق إبراهيم شمس الدِّين، شركة الأعلميّ للمطبوعات، بيروت، ١٤٣٣هـ

١٤. المصابيح في تفسير القرآن العظيم: الوزير المغربيّ: أبو القاسم، عليّ بن الحسين (ت ١٨٤هـ)، دراسةٌ وتحقيق: د. عبد الكريم الزَّهرانيّ، الرِّياض، ١٤٢١هـ.

10. المصباح المنير: الفيُّومِيّ، أبو العبَّاس، أُحْمَد بن محمَّد بن عليّ (ت ٧٧٠هـ)، تحقيق عزّت زينهم عبد الواحد، مكتبة الإيان، ط ١، المنصورة، د. ت.



