# لَلْمُ لَكُنُ لَكُنُ الْمُتَالِبُ عَلَيْهُ مَعْ عَلَيْهُ الْمُ لَكُنُ لَكُنُ لَكُنُ الْمُتَالَةُ مُعَالًا لَهُ مُ

أ. مر. د. قاسم رحيم حسن السلطاني جامعة بابل/ مركز بابل للدراسات الحضارية والتاريخية



برع علماء الحلة وأجادوا في دراسة اللغة وعلومها غير أننا لم نجد من كتب في هذا الموضوع على الرغم من كثرة ما ألفه علماء الحلة فيه واهتهامهم بالدرس النحوي واللغوي، ولا سيما عند أهل الفقه والأصول، إذ كان يُدرس في المراحل الدراسية كلها، التي اتخذت مناهجها طابع دروس الحوزات العلمية في العالم الإسلامي.

وقد حاولت في هذه الدراسة أن أقف عند الدرس النحوي في الحلة عن طريق الاهتهام بعوامل التأثر والتأثير، إذ كان التأثير والتأثر واضحًا بين علهاء النحو الحليين وعلهاء النحو في الامصار الإسلامية وغيرها. فقد شهدت مدينة الحلة في أحايين كثيرة بعد تمصيرها في القرن الخامس الهجري ازدهارًا فكريًا ومعرفيًا كبيرين، حتى صارت مركزًا للإشعاع الفكري والعلمي يتوجه إليه العلهاء وطلبة العلم من كل مكان، فازدهرت رحلة طلب العلم منها وإليها، وكان من نتيجة ذلك أن ارتحلت أعداد كبيرة من أبنائها العلهاء إلى المراكز الحضارية المختلفة في الشرق والغرب وهذا مما ينبغي تسجيله مسيرة الحضارة الإسلامية، ونشر العلوم في بلاد المسلمين. وما سجله المؤرخون هو أنَّ علهاء الجلّة المهاجرين إلى تلك البلاد شكلوا ركنًا مهمًا في الحركة العلمية لتصدرهم مجالس العلم والمحافل الأدبية والناظرات فيها، كما سُجل في الحياة الفكرية في الموصل وبلاد الشام وبلاد فارس وغيرها.



لمنة الأبالي - المجلم الأول - العجم الثاني ١٤٣٨هـ - ١٠١٧م

#### Syntactic Studies in Al-Hilla Factors of Emergence and the Mutual Influence between Al-Hilla Syntactic Scholars and the Syntactic Scholars in the other Islamic Cities

### Assistant Prof. Qassim Raheem Hassan As-Sultani, Ph D.

The syntactic scholars in Al-Hilla have proved to be superior and they have proficiently done well in studying language and its branches, but I have not found any one of these books searching in such fields despite the fact that much has been written by those scholars, and their attention of the linguistic and syntactic lesson, especially, by those who wrote in jurisprudents and in principles of Islamic law. Linguistics and syntax used to be taught in all the stages, and their studies adopted the syllabuses and methods used by those Hawzas(seminary schools) in the Islamic world.

Those who worked in the field tried to pay attention to the factors of being affected and affecting. Those factors have been evident among the syntactic scholars in Al-Hilla as well as those who have worked in the other Islamic territories. In fact, Al-Hilla, after its being populated in the fifth century of Hegira, has frequently witnessed a widespread prosperity in the intellectual and mental fields. The City of Al-Hilla became a shining centre for thought and science, headed for by scientists and scholars from everywhere. The journey to obtain science to Al-Hilla and away from it, therefore, has been very active. The result was that many of its citizen scholars travelled towards the other urban territories in the east and the west. This is what should be recorded and studied as a great achievement carried out by these people as they have been participating in this process actively, an achievement that should be counted to these scholars in the overall journey of the Islamic culture aiming at promulgating sciences in the Islamic world. What has been recorded in history is that the immigrant scholars of Al-Hilla to these territories have formed an important pillar in the scientific movement by their occupation of the first place in the scientific sessions and literary assemblies and discussions, as it has been recorded to them in the intellectual life in Al-Mosil, Syria, Persia and other territories.

المقدمة

فهذا البحثُ هـو خلاصةُ دَرسِ لم يدرج فـي قائمة الدروس النحوية للمدن التي دونها أعلام الدراسات اللغوية عند العرب والمسلمين عامة لأسباب سنذكرها لاحقاً، ففيهِ حاولتُ دراسة تأصيل الدرس اللغوي في الحلة، ولاسيما الدرس النحوي عند علمائها.

والحقيقة أن التأصيل لدرس نحويٍّ لمدينة ذات مذهب عقائدي يخالف في كثير من معتقداته المذاهب الإسلامية السائدة الداعمة للسلطات الحاكمة آنذاك، كان أمرًا عسيرًا وطريقًا وَعِرًا شائكًا؛

لقلَّة ما كُتب عن حياتها الفكرية لأنها كانت في مواجهة دائمة مع تلك السلطات والمذاهب، وهذا السبب الرئيس الذى أدى إلى غيابها عن أقلام المؤرخين الموالين للسلطات الحاكمة مدة طويلة من الزمن، كانت فيها رائدة للكثير من الدراسات الإسلامية التي شاعت وانتشرت فى مشارق الأرض ومغاربها لاسيما في الوقت الذي سُمِّي بالفترة المظلمة للأمة الإسلامية، وذلك في القرن السادس وما تلاه، فكان علماء هذه المدينة مُغَيَّبين عن صفحات التاريخ وعلومهم التي كان عامــة النــاس يتدارســها في المؤسسات العلمية في بلاد المسلمين؛ لأن مذهبهم شمولى وفكرهم عالمي لا يحده حد ولا يحجزه حاجز، فهو فكر القرآن دستور البشرية الذى لا ينقضه وضع واضع من الناس، وهو فكر أهل البيت الذين المالة فكر الله عنهم الرجسَ وطهَّرهم تطهيرًا.

المنة الأولى - المجلد الأول - العدد الثاني ١٣٩٨هـ - ١٢٩

199



ف كل ذلك جعل التأصيل للدراسات اللغوية والنحوية في هذه المدينة أمرًا عسيرًا لقلة المصادر وتعدد الحقب الزمنية التي تعثرت فيها مسيرة الدراسات اللغوية عند العرب، فأيقنت بضرورة إحياء ما اندثر من معارف وعلوم كانت ما اندثر من معارف وعلوم كانت المسلمين بعد الانحطاط الذي وصل إليه العالم الإسلامي في ذلك الوقت في المدن الإسلامي الكبيرة، في هذا الجهد الذي بذلتة واستنفد مني وقتًا طويلًا شغل فكري.

لقد لخَّصُت في هـذا البحث مسيرة الدرس النحوي في الحلة الفيحاء. هذه المدينة التي ازدهرت فيها الحياة فأصبحت محط انظار العالم الإسلامي وتطورت فيها الحركة الفكرية ولاسيما في القرون الخامس والسادس والسابع والثامن الهجرية فنشطت فيها حركة التأليف والتدريس فكان

منة الاولى - المجلد الاول -

من بين ما اشتهرت به آنذاك الدراسات اللغوية والنحوية فأثرت في المراكز العلمية بالرحلة منها وإليها فكان التأثير والتأثر متبادلاً بينها وبين المدن الإسلامية الكبيرة كالكوفة وبغداد والنجف الاشرف والموصل وغيرها داخل العراق، وخارجه مثل بلاد الشام وايران وغيرها، وسنسلط الضوء على بعض الجوانب الفكرية التي تخص الدراسات اللغوية والنحوية فيها وسيكون تركيزنا على اهم العوامل التى ساعدت على نشأة الدرس النحوى في الحلة والتأثير والتأثر بين الحلة والمدن الإسلامية في هذا الجانب.

أما نشأة الدراسات النحوية في الحِلَّة فتكاد تكون مجهولة المعالم؛ لذا حاولت أن أُبين البدايات الأولى لتلك النشأة؛ لأنها لم تحظ من لدن المؤرخين والباحثين بالاهتمام الذي يتناسب وتاريخها العريق الحافل

تراث الأمة الإسلامية النفيس في كل الأزمات التي مرت بها، لكننا نجد حلقات كثيرة من تاريخها قد فُقدت، إمَّا لأنها لم تدون أو دونت وطالها الضياع ففقدنا من تاريخها صفحات مشرقات، لو قُدِّر لها أن تحفظ لكانت من المصادر القيمة التي تزودنا بمعلومات مهمة عن المدينة.

وقد وجدنا إشارات في الكتب القديمة التي ترجمت لمشاهير علماء العرب والبلاد الإسـلامية تثبت أن كثيرًا من كبار علماء المسلمين في القرون الأولى ولدوا أو نشـأوا في أحضان هـذه المدينة العظيمة والنواحي المحيطة بها قبل تأسيسها والنواحي المحيطة بها قبل تأسيسها الأفذاذ في القراءات والدراسات الأفذاذ في القراءات والدراسات حبيب الزيات المتوفَّى سنة (٥٠ هم أو ماه معاذ الهـراء، وهم من موالي وعمه معاذ الهـراء، وهم من موالي

المنة الأولي - العجلم الأول - العصم الثاني ١٩٤٨هـ - ١٩٠٧

بالعلم والعلماء الأفاضل، وريادتهم لكثير من العلوم التي اشتهر بها المسلمون، كتأسيس النحو الكوفى على يد أبى جعفر الرؤاسي النيلي (ت:١٩٣ه أو٢٠٦ه)، وغيره ممن أنجبته هدده المدينة العريقة ونواحيها من علماء كبار كان لهم الأثر البالغ في ازدهار العلوم الدينية والأدبية عند العرب والمسلمين عامة ولا سيما في زمن المحقق الجلِّيّ (ت:٦٧٦هـ) الدى قُدِّر عدد تلامذته بأربعمئة مجتهد بحسب ما ذكره السيد هادي كمال الدين قائلًا: (كان يحضر ندوته العلمية أكثر من أربعمئة مجتهد عدا الذين لم يبلغوا درجة الاجتهاد) (١) ، والعلامة الحِلَــيّ (ت:٧٢٦هـ) الــدى قُدِّر عدد تلامذته بخمسمئة مجتهد (٢). وقد نمت فيها الحركة العلمية وتطورت فــى أزمــان مختلفة مــن تاريخها إذ أصبحت مركزًا ثقافيًا عظيمًا، وكان لعلمائها الفضل في حفظ



الإسلامية (٣٥ ـ ٤٠هـ) فكان منهم القرّاء والمحدّثون واللغويون(2). ولم تكن عناية علماء الحلة بالدراسات اللغوية والنحوية أقل من عنايتهم بالعلوم الأخر كالفقه والأصول والتفسير والعلوم العقلية والنقلية. وما ألفوه من الكتب في هذا المجال يلفت الانتباه، فقد برع علماء الحلة وأجادوا في دراسة اللغة وفروعها، والمؤسف أن تلك الكتب لم أجد منها كتابًا واحدًا عندما بدأت البحث في هذا الموضوع، على الرغم من كثرة ما ألف علماء الحلة وعظيم اهتمامهم بالدرس النحوى واللغوى، ولا سيما عند أهل الفقه وأصوله \_ إذ كان يُدرس في المراحل الدراسية كلها، التي اتخذت مناهجُها طابع دروس الحوزات العلمية في العالم الإسلامي. وكان أشهر النحويين في

بلاد العرب قد تعاقبوا على امتداد التاريخ في قبيلة بني أسد، وكان

محمد بن كعب القرضي المتوفى (١٠٨ه) (٢) المقرئ المحدث ومن تلمذ لهما، وقد تعاقبوا على امتداد التاريخ في قبيلة بنى أسد التى ملكت الحلة وأطرافها وعملوا على تطوير المستوى العلمى ورفعه فى بلاد العرب والمسلمين، وبتحقق ما ذهبنا إليه، من أنَّ الزيات والرؤاسي وتقى الدين إبراهيم النيلى وغيرهم ينتمون إلى مدينة النيل التي أصبحت تابعة إلـى الحلة فيما بعـد يثبت أنَّ الحلة رائدة الدراسات اللغوية والنحوية ف\_ى ب\_لاد المس\_لمين بع\_د البصرة كما سيتضح فى البحث، ولا بد من تصحيح التاريخ بالكشف عن المهد الحقيقى للدراسات النحوية في الكوفة والمنبع الصافي لفكر علماء هذا المذهب وهى منطقة النيل التي نبغ كثير من أبنائها في العلوم التي ازدهرت في بلاد المسلمين ولا سيما في الكوفة التي اتخذها الإمام على الله عاصمة الخلافة

- 3- 18 plas

علماء أسرة آل المطهر الأسديين من أبرز من نشر العلوم، فقد عملوا على تطوير المستوى العلمي ورفْعِه في بلاد العرب والمسلمين عامة ولا سيما في مدينة الحلة التي تُعد من أعمال الإمارة المزيدية حتى سنة (٥٨هه)<sup>(٥)</sup>.

وكانت البيئة التي شهدت ظهور أوائل الدارسين الكوفيين: الكسائي (ت:١٨٩ه) والفراء (ت:٢٠٧ه) ومن سبقهما ممن تَلْمَذوا للرؤاسي النيلي هي الكوفة، وهي تقع مع الحلة في إقليم واحد<sup>(٢)</sup> -هؤلاء النحاة قُرَّاءً، أو كانوا معنيين هؤلاء النحاة قُرَّاءً، أو كانوا معنيين بالقراءات، وبرواية الحديث والشعر، وهو ثالث اثنين من السبعة ضمتهم الكوفة<sup>(٧)</sup>، والآخران عاصم بن أبي النجود (ت:١٢٨ه)، وحمزة بن حبيب الزيات النيليّ (ت:١٥٦ه)<sup>(٨)</sup>.

## نحويو الحلة ومكانتهم العلمية

لــم يُعــرف علمـاء الحلــة في

الأوساط الثقافية والمحافل العلمية بوصفهم فقهاء فحسب وإن اشتهروا بذلك، وإنَّما كان العالم منهم يحمل فكرًا موسوعيًا لكل أنواع المعارف التي عرفتها الحضارة الإسلامية، فكانت مجالسهم تحفل بالمناظرات الأدبية واللغوية إلَّا أنَّ أغلب ما كان يدور في حلقات درسهم لم يُدوَّن فضاع منه كثير على الرغم من أنهم اهتموا بالتدوين وكثرة التأليف وانمازوا بأسلوب النقد والمناقشة لآراء المتقدمين ومناظرة المعاصرين لهم.

وفي عصر الإمارة المزيدية وفي عصر الإمارة المزيدية (٤٩٥ه – ٥٨٨ه) ازدادت رعاية الأمراء المزيديين للعلماء والشعراء والأدباء فتطور الشعر، وهذا راجع إلى طبيعة الأقوام والقبائل التي إلى طبيعة الأقوام والقبائل التي كانت تسكن الحلة والنواحي المحيطة بها واهتمامهم بالكلام العربي نثره وشعره؛ لنذا قصدهم الأدباء والشعراء من مختلف البلاد

المنة الأولي - العجلم الأول - العصم الثاني ١٩٤٨هـ - ١٩٠٧



عليهم، ممن أخذوا عنهم رواية حتب النحويين واللغويين. ومن جاء بعدهم فنلاحظ أنهم عكفوا على الكتب اللغوية والنحوية التي ذاعت شهرتها في الأمصار بالدرس والشرح والتدريس وأبرز تلك الكتب ما ألفه الزّجّاج (ت:٢١٦ه) وابن السراج (ت:٢٦٦ه)، والزجاجي وابن معط (ت:٢٢٦ه)، وابرنا وابين معط (ت:٢٢٢ه)، وابرنا الحاجب (ت:٢٤٦ه)؛ لأن الاشتغال باللغة والنحو من مقدمات دراسة علوم الدين وأصوله.

# العوامل التي ساعدت على نشأة الدرس النحوي في الحِلَّة

إن من الأهمية بمكان تسليط الضوء على العوامل التي ساعدت على نشأة الدرس النحوي في الحِلَّة، وهذا ما درج عليه الدارسون عند تأصيلهم للدرس النحوي في المدن والأمصار الإسلامية كما الإسلامية، وكَثُر بعد هذا العصر الكُتَّاب والنُسَّاخ وهـذا ما نجده في الخطوط والحواشي والتعليقات والأختام على أعـداد كبيرة من النسخ الخطية المنتشرة في مكتبات العالم اليـوم فعنـد مراجعاتي وإحصائي للتراث الحِلِّيّ في عدد من في العالم ولاسـيما المنتشرة في العـراق وجدت عددًا كبيرًا من قي العـراق وجدت عددًا كبيرًا من اجازة أحد طلابهم بروايتها عنهم أو أخذها عن مشايخهم<sup>(٩)</sup>.

ونشطت حركة التجديد في زمن ابن ادريس الحِلِّيّ (ت:٥٩٨ه) وبلغت ذروتها في زمن العلامة الحِلِّيّ (ت:٢٢٦ه)، وكَثُرَ التأليف في هذه الحقبة من حياة الحِليَّيين فصنفوا في اللغة والنحو والقراءات: المتونَ وللختصرات والشروح والحواشي. ويظهر ذلك في الإجازات والتعليقات التي نجدها على كتب المتقدمين

- July 81 aires



فعل الدكتور مهدي المخزومي في كتابيه مدرسة الكوفة النحوية، والدرس النحوي في بغداد، والدكتور هادي عطية عندما كتب عن نشأة الدراسات النحوية واللغوية في اليمن، ورضا عبد الجليل الطيار في كتابه الدراسات اللغوية في الاندلس، والدكتور عباس علي الأوسي في كتابه الدرس النحوي في الموصل، ود.عبد الرحمن السيد في (مدرسة البصرة النحوي)، وغيرهم ممن أصّل للدرس النحوي ومن أهم هذه العوامل:

## الموقع الجغرافي

تقع الحِلَّة في منطقة تتوسط أهم مركزين للدراسات النحوية عند العرب والمسلمين عامة، وهما الكوفة وبغداد مركزا الإقراء، والدراسات النحوية بعد البصرة، ولا شك في أنَّ للموقع الجغرافي أثرًا في الاتجام الثقافي في البلد<sup>(١٠)</sup>، إذ تقع بالقرب من مدينة بابل الأثرية جهة

الشرق وعلى مسافة أربعة وستين ميلاً تقريبًا جنوب غربي بغداد وعلى نحو أربعين ميلًا إلى الشمال الشرقي من الكوفة<sup>(11)</sup>.

ويصفها ياقوت الحموي بقوله: (مدينة كبيرة بين الكوفة وبغداد كانت تسمى الجامعين، طولها سبع وستون درجة وسدس، وعرضها اثنتان وثلاثون درجة، تعديل نهارها خمس عشرة درجة، وأطول نهارها أربع عشرة ساعة وربع، وكان أول من عمرها ونزلها سيف الدولة صدقة ابن منصور بن دبیس بن علی بن مزید الأسدى (ت:٥٠١هه)، وكانت منازل آبائه الدور من النيل، فلما قوي أمره واشتد أزره وكثرت أمواله... انتقل إلى الجامعين موضع في غربي الفرات ليبعد عن الطالب(١٢)، وذلك في محرم سنة ٤٩٥هـ، وكانت أجمة تــأوي إليها الســباع)<sup>(١٢)</sup>. وقد أشرنا سابقًا إلى أن الجِلَّة والكوفة كانتا إقليمًا واحدًا يسمى (إقليم

المنة الأولي - العجلط الأول - العصط الثاني ١٣٤١هـ - ١٢٦٩



بابل) وهذا ما درجت عليه كتب التاريخ بأن بابل: اسم ناحية منها الكوف والحِلَّة<sup>(١))</sup> وهذا التقارب في الموقع الجغرافي والتجاور له أثر كبير في التبادل الثقافي والمعرفي. والحِلَّة تتكون من مجموعة من النواحي والقرى التي كان لها أثر كبير في الحركة الفكرية آنذاك. إذ أنجبت علماء كانوا روادًا لكثير من العلوم والدراسات التي ازدهرت عند العرب فكانت بحق من أهم روافد المعرف والعلم في بلاد العرب والسلمين، وأشهر هذه النواحي:

منطقة (النيل) بلدة تقع على نهر النيل المتفرع من نهر الفرات ينتسب إليها الرؤاسي، وسعيد بن أحمد ابن مكي، وخالد بن دينار النيلي، وكان لعلمائها الفضل الكبير في كثير من علوم اللغة، وتراث أبنائها في الدراسات اللغوية ولاسيما النحوية مما يستحق الدراسة<sup>(م)</sup>.

- 3-48 alia

في تطور الحركة العلمية ولاسيما الدراسات اللغوية منطقة (سورا) وهي ناحية جنوب الحِلَّة، قال ياقوت الحموي: (سُورَا: مثل الذي قبله إلّا أن ألفه مقصورة على وزن بُشْرَى موضع بالعراق من أرض بابل وهي مدينة السريانيين...وهي قريبة من الوقف والحلة المزيدية)<sup>(١١)</sup>، وقد أنجبت علماء تولوا الزعامة الدينية في المدن الكبيرة ومنها المحاورة لها، مثل النجف عندما كانت الحوزة العلمية فيها، ومن أبرز أعلامها المقداد السيورى الحلى (ت:٢٦هم)<sup>(١١)</sup>.

ومنطقة (بُـرْس) وهـي ناحية بأرض بابل ينسب إليها عبد الله بن الحسن البرسي<sup>(١١)</sup>، وأنجبت أعلامًا في الدرس النحوي كالحافظ رجب البرسي<sup>(١١)</sup>.

ومنطقة (النورية) من قرى الحِلَّة أنجبت علماءً منهم الحسين بن هداب النوري (ت:٥٦٢هه)<sup>(٢٠)</sup>. و(العتائق أو العتايق) وهي قرية

تقع شرقي الحلة المزيدية وإليها ينسب كمال الدين عبد الرحمن بن محمد العتائقي<sup>(٢١)</sup>.

ومما يرتبط بالعامل الديني والجغرافى الرحلة وتلاقح الثقافات بين المسلمين، ولاسيما في مواسم الحج، فكانت قوافل الحجاج تمرّ في مناطق كثيرة وتمكث أيامًا في المدن التي تمرّ بها ، والجلَّة واحدة من تلك الممرات المهمة بين قارة آسيا وشبه الجزيرة العربية وشمال العراق، والجسر الذي أقيم على الفرات من أهم الطرق التي يسلكها حجاج بيت الله الحرام (٢٢) ، وزوّار العتبات المقدسة، ولاسيما زيارة الأربعين، ومن المحادثات التي تنشأ بين الحجاج والزائرين وأهل تلك المدن يحصل تبادل الكتب والعلوم بين الأمصار (٢٢).

ومن الملاحظ أن لقرب الحِلَّة من الكوفة في موقعها الجغرافي أثرًا كبيرًا في التواصل المعرفي

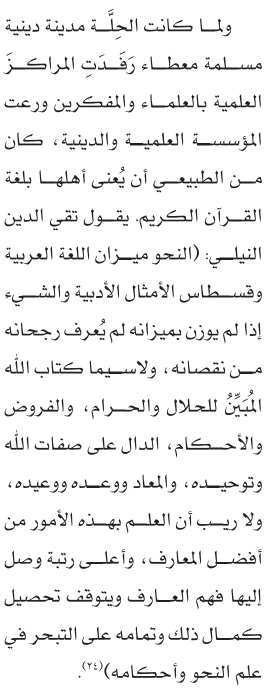
والعقائدي والتاريخي بين المدينتين فضلا علي الترابط الاجتماعي، وأن الكوفة كانت تفاخر بثلاثة قرّاء مشهورین من بینهم حمزة بن حبيب الزيات النيلي، وبذلك يتضح أثر الحِلَّة ونواحيها في رفد أكبر مركز للإقراء والقراءات عند العرب والمسلمين عامة، إذ كانت على مستوى عال من الاهتمام بالقرآن الكريم وقراءاته وعلومه، وعليه لابد أنْ يكون علماؤها قد ساروا على نهج الكوفيين في الاهتمام برواية الحديث وطرقه، وكانوا رواد القراءات والدراسات اللغوية في الكوفة.

## العامل الديني

يُعَدُّ العامل الديني سـببًا رئيسًا في نشـأة الدراسـات النحوية عند المسلمين عامة، وهو السبب نفسه الذي سـاعد على نشأتها وانتشارها في الحِلَّة.

المنة الأولى - المجلد الأول - العدد الثاني ١٣٩٨هـ - ١٧٠٦





وقد وهب الله هذه المدينة العريقة كثيرًا من الأسباب التي كانت الدافع الأكبر لانتشار حلقات الدرس النحوي فيها على

وجه الخصوص، ففيها تقع كثير من الأماكن المقدسة والمراقد المطهرة والمقامات المشرفة التي كانت مراكز لنشر العلم بالدرس والتدريس فيها، وأشهرها قبل تأسيس الإمارة المزيدية، جامع مقام الإمام الصادق الم ( ( ) ، وجامع عبد العزيز السراى من أصحاب الإمام على الملاقة (٢٦)، ومقام الامام على الملاقة (٢٧). أمَّا بعد تأسيس المزيديين إمارتهم فكان أكثرُها شيوعاً مقام الإمام على ﷺ المسمّى بمشهد رد الشمس (٢٨)، ومقام الإمام المهدي المسمى (مقام الغيبة) (٢٩) الذي أُسِّستْ إلى جانبه مدرسةٌ دينيةٌ تدرس علوم الدين واللغة العربية ، ويكفى في شرف هذه المدينة الطيبة وفضل أهلها ما ذكره العلامة المجلسي إذ قال: (وجدت بخط الشيخ محمد بن على الجباع\_ى الشيخ محمد بن مكى المصلحية المحل الدين بن المطهر: وجدت بخط والدي الله قال:



لا ولكن ستكون مدينة يقال لها: الحلّة السيفية يمدنها رجل من بنی أسد يظهر بها أخيار لو أقسم أحدهم على اللَّه لأبرّ قسمه)<sup>(٣٠)</sup>. وقد تحقق ذلك فخص الله أهل هذه المدينة بالكرامات، فنبغ أبناؤها في كل فروع العلم والمعرفة، ولاسيما في اللغة والفقه والأدب والأصول والفلسفة وعلم الكلام والتفسير والفلك وغيرها، فخلَّفوا تراثًا نفيسًا لا يقدّر بثمن، والدراسات النحوية واللغوية فيها لم تكن أقلّ أهمية من بقية الدراسات والعلوم الأخر، فبرز كثير من أبنائها الأفذاذ في الدراسات اللغوية والنحوية. ومن أبرز أسباب نهضتها العلمية أَنَّ أمراء هذه المدينة ومؤسسيها على جانب عظيم من الثقافة الدينية الإسلامية والمعرفية يعظمون أهل العلم والمعرفة فقربوا الأدباء والشعراء والحكماء من مختلف البلاد؛ لذلك كثر الشعر

وجدت رقعة عليها مكتوب بخط عتيق ما صورته: بسه الله الرحمن الرحيم هذا ما أخبرنا به الشيخ الأجل العالم عز الدين أبو المكارم حمزة بن على بن زهرة الحسيني الحلبي إملاءً من لفظه عند نزوله بالحلّة السيفية \_ وقد وردها حاجًا سنة (٥٧٤هـ) ورأيته يلتفت يمنة ويسبرة فسألته عن سبب ذلك قال: إننى لأعلم أن لمدينتكم هذه فضلًا جزيلًا، قلت: وما هو؟ قال أخبرني أبى عن أبيه عن جعفر بن محمد بن محمد بن قولويه عن الكليني قال: حدثنى على بن إبراهيم عن أبيه عن ابن أبى عمير عن أبي حمزة الثمالي عـن الأصبغ بن نباتة قـال: صحبت مولاي أمير المؤمنين الله عند وروده إلى صفين وقد وقف على تل عرير ثم أومأ إلى أجمة ما بين بابل والتل وقال: مدينة وأى مدينة ! فقلت له: مـولاى أراك تذكـر مدينة أكان هاهنا مدينة وانمحت آثارها؟ فقال:



وأهله والعلم وطلابه وكانت لهم مجالس للعلم والمناظرات الأدبية فلم يكن في الحلَّة مدرسة نظامية تابعة للسلطة الحاكمة، إذ كانت الدروس تعطى في مجالس العلماء التى تعقد في المساجد والمقامات المشرفة وأحيانا في بيوت العلماء على حلقات تتخذ لها مكانًا خاصًا بها باسم الأستاذ("). وهناك إشارة إلى إنشاء الشيخ نجيب الدين محمد بن جعفر بن نما الحِلِّي (ت ٦٤٥هـ) بيوت الدرس إلى جانب المشهد المنسوب إلى صاحب الزمان عليه وأسكنها جماعة من الفقهاء (٢٢).

## العامل السياسي

أما السبب الرئيس في ازدهار الدراسات النحوية في حاضرة الحِلَّة فهو تشجيع أمرائها للشعراء والأدباء وأهل العلم لذا كثر العلم والشعر والمناظرات الأدبية واللغوية في مجالس أمرائها المزيديين ومنتدياتهم الأدبية.

واللافت للانتباه أنَّ أغلب هؤلاء الأمراء أدباء وعلماء، كانوا يقدرون العلم وأهله، وكانت مجالسهم ساحة للمنافسة والتباري والمناظرة. وكانت من أهم دعائم قيام دولتهم الدعوة للعلم ونشره وحرية الفكر. فلم يظهر ف\_ الحياة الفكرية لهذه المدينة فى مختلف الأزمنة التعصب الفكرى. فكان العالم يطّلع على فكر المذاهب الأخربلا تعصب لتعرق إلى مبادئهم وطرقهم في الاستنباط والدرس. وكان مبدؤهم الانفتاح على ثقافات المذاهب المختلفة للتعلم والفهم؛ لذلك ساد في عصرهم الجدل والفلسفة والمناظرة، وكان من الطبيعي أنْ تزدهر علوم اللغة كما ازدهرت غيرها من علوم الدين بالمستوى نفسه.

ولا نعتقد أنَّ نشوء الدرس النحوي في الحِلَّة قد تحقق عن طريق التعصب الديني والانتماء القبلي والإقليمي إذ ذهب بعضُ

مختلف البلاد الإسلامية والمراكز العلمية وتشجيعهم على الهجرة إلى الحِلَّة؛ لأنها كانت تنعم بالأمان والاطمئنان والاستقرار النسبي<sup>(٢٦)</sup>، وسيادة العدل والمساواة بين الرعية، وهيذا أدى إلى انتشار الدراسات النحوية واللغوية وتطورها ليس في الحلة فحسب، بل في كثير من المدن الإسلامية بسبب التلاقح الفكري من هجرة النحويين الأُخر وسنبين ذلك لاحقا<sup>(٢٢)</sup>.

وكان ارتباط السياسة الوثيق عند أمراء هذه المدينة بالقرآن الكريم وعلوم الدين؛ لأنهم كانوا على جانب عال من الحكمة والدين والتقوى والأدب \_ السبب الأهم في ازدهار الثقافة والمعارف الإسلامية في هذه الحاضرة التي أصبحت قبلة طلاب العلم والأدب ومهوى أفئدة العلماء، وكانت المدة التي حكم فيها صدقة بن مزيد الأسدي من

المنة الأولى - المجلد الأول - العدد الثاني ١٣٩٨هـ - ١٢٩

211

الباحثين \_ممن كتب عن نشوء المدرستين في البصرة والكوفة \_ إلى أن التعصب الديني والانتماء القبلى والإقليمى (٢٣)، والولاء السياسي الأسباب الرئيسة في نشوء المدرستين (٢٤)، فالأمويون (لجأوا بالسياسة إلى التفريق بين القبائل بالعصبية، كما لجأوا بالعنجهية إلى التفريق بين المسلمين بحسب الأعراق، فانقسم المسلمون إلى عربى ومولى، فأما العربي فعلى لسانه لغة القرآن ولغة الدولة وهي عدة في يده للتفوق والتسطط) (٢٥٠) ، فلا نحسب أنَّ ما نَشَام مسن دَرس نحوعٍ في الحلة قد تَحَقَّقَ بسبب العامل نَفسِهِ الذي تحقَّق به الدرسُ النَّحويُّ في الكوفَـة والبصرة، بل إِنَّ أَثَرَ السلطة الحاكمة في الحِلَّة وسياستها في إدارة شؤون البلاد، واحترامها العلم وأهله، وعدم التفريق بين عربي وأعجمي هو ما ساعد على جذب الأدباء والعلماء من



اختار منطقة الجامعين، (فنزل بها بأهله وعساكره وبني فيها المساكن الجليلة والدور الفاخرة وتأنق أصحابه في مثل ذلك فصارت ملجأ وقد قصدها التجار فصارت أفخر بلاد العراق وأحسنها مدة حياة الدولة... وللشعراء فيها أشعار كثيرة)(٢٨). وهي تنماز بخصوبة أرضها، ووفرة مياهها، وصفاء جوّها، ووقوعها على طرق التجارة کل ذلے کان عاملًا مهما لجذب طلبة العلوم الدينية والادباء

وكان للانتعاش الاقتصادي في الحلّة وكثرة خيراتها، وضعفه في بغداد والمدن المجاورة، وحب أهل الجلّة للعلم واقتناء الكتب أثر كبير ساعد على جذب العلماء وطلبة العلم وانتقال عدد كبير من مكتبات المدن المجاورة إليها (٢٩). فانتشرت فيها المكتبات ودور العلم على نحو واسع فكان لذلك الأثر

أخصب الحقب التي مرت في تاريخ هذه المدينة، ومن الجدير بالذكر أنَّ المؤسسة العلمية في هذه المدينة كانت على جانب من الشهرة، لذا استقطبت أعدادًا كبيرة من الأدباء وطلبة العلوم الدينية والعلوم الأخر من المدن الإسلامية بصرف النظر عين مواطنهم سيواء غربية كانت كحلب ودمشق وحمص وجبل عامل وغيرها أم شرقية كجرجان وشيراز وقزوين ويزد وخراسان والبحرين وقد رفدت المراكز العلمية بكبار العلماء، ولأسيما في العصر العباســى، فكان أمراء هذه المدينة لا يفرقون بين القبائل والأقوام، ولم يكن للعصبية في إمارتهم مكان، لذا كان للعامل السياسي الأثر الأكبر في انتعاش الدرس النحوى في الحِلّة.

## العامل الاقتصادى

عندما قررسيف الدولة الانتقال مع أبناء إمارته إلى غربى الفرات

الأعظم في نهضتها العلمية وعلو مكانتها بين المراكز الثقافية (٤٠٠)، ولاسيما مراكز الدراسات النحوية، فصارت مكتباتها من أعظم المكتبات، ومن أهم هذه المكتبات خزانة صدقة للكتب إذ حوت آلاف الكتب النفيسة (٤١) ، ومكتبة رضى الدين على بن طاؤس (ت:٦٦٤هـ) التى حوت (١٥٠٠) كتاب سنة (٢٥٠هـ) (٢٢٠)، ومكتبة غياث الدين بن طاؤس (٢٢)، وكان للنكبة التي حلت بأهل بغداد بعد الغزو المغولمى والمجاعة التي أصابت أهلها أثر كبير فى انتعاش الجانب الاقتصــادى فــى الجِلَّة. ممــا ظهر ذلك إيجابًا على نهضتها العلمية وإزدهار الحياة الفكرية فيها، إذ كان تجار الحلّة يأخذون الأطعمة إلى بغداد ويبتاعون بأثمانها الكتب النفيسة، وبهذه الطريقة انتقلتُ بعضٌ مكتبات بغداد إلى الحلَّة (٤٤).

أثر الأقوام والقبائل التي سكنت (بابل) في تطور الدرس اللغوي والنحوي فيها

كان يسكن هذه البقعة (أرض الحِلّة) والنواحي المحيطة بها شعب له حضارة عريقة ينتمى إلى أصول بابلية وكلدانية أطلق عليهم العرب اسم (النبط) (دف) وكانت لغتهم السريانية (٢٦)، ونجد كثيرًا من ألفاظهم قد تداخلت مع لهجة أهل الجِلّة وما زالت وأبرزها البزايز، والامشارة، والاشكارة(٤٧) وغيرهما من الألفاظ، ونرى ذلك بارزًا في لغة قرى العذار لتأثرها بالنبطية، وهذه البقية وريثة الحضارات القديمة التي تسكن أرض بابل ظلت تحتفظ بمعارف الأقدمين وتتدارسها، وقد يكون قسم من الظواهر الاجتماعية متوارثا منهم فى المجتمع الجِلَى، وهذا قد يظهر فى مَـنْ بقى منهم، ومـن نبط بابل (آل الفرات) وهم من قرية نصيبين أو (صريفين) من أرض بابل، وقد

المنة الأولى - المجلد الأول - العدد الثاني ١٣٩٨هـ - ١٢٩

212





نبغ منهم جماعة تولوا الكتابة والوزارة في العهد العباسي، وقام جماعة من علماء النبط (السريان) بترجمة كتب اليونان إلى اللغة العربية (٨١) ، وقد يكون ذلك أحد الأسباب التي أيدت مزاعم عدد من المؤرخين العرب وبعض المستشرقين بأن العرب أخذوا علم النحو من السريان من طريق علماء الأنباط في أرض بابل، إذ لا غرابة في نبوغ أهل هذا المصر بالفنون والآداب والعلوم والمعارف المختلفة ولاسيما اللغوية منها والنحوية على وجه الخصوص، ومن الجدير بالذكر أن الإمام عليًا الله حينما سُئل عن نسبه وأهل بيته قال: (من كان سائلًا عن نسبنا فإننا نبط من كوثى (٤٩) وكذا ما جاء عن ابن عباس (ت: ٦٨هـ) إذ قال: (نحن معاشر قريش حي من النبط من أهل كوثى والنبط من أهل العراق) (٥٠)، وحُوثَى بالضَّمّ (ثلاث مَواضِعَ... وقيل: بلدة «بالعراق» ببابلَ

- 34 كا منه

وتُسَمَّى كُوثَى الطَّريق. وكُوثَى رَبَّا: من ناحية بابلَ بأَرْض العِرَاق أَيضًا وبها وُلِدَ سيِّدُنا الخَليلُ عن (١٠). أما في عصر ما قبل الإسلام فكانت تسكن هذه المنطقة قبائل عُرفَتْ بالفصاحة والبلاغة ومنها أسد، هذه القبيلة الكبيرة التي انتشر أبناؤها في جنوب شبه الجزيرة العربية وشمالها وشرقها وغربها وشاركوا فى كثير من العلوم والفنون، وكانت لهم مكانتهم المميرة وكان لهم الأثر الكبير في انتشار الدراسات النحوية في عدد من المراكز العلمية التى اشتهرت بالدراسات النحوية كالبصرة والكوفة وواسط والجلة والموصل وبلاد الشام (٥٢).

وقد يكون سببَبُ تعدد المناطق التي أُطلق عليها اسم الحِلَّة نزول أقوام من بني أسد فيها فأطلقوا عليها اسم الحِلَّة سواء أفي البصرة كانوا أم في بابل أو في ميسان،



وقد يفسر ذلك التعدد كثرة ترحال العلماء بين الكوفة والبصرة، وبين الكوفة والحِلَّة وبين الحِلَّة والموصل وبين الحِلَّة وبلاد الشام على نحو يلفت الانتباه، ولاسيما اللغويون والأدباء الذين تتقلوا بين البصرة والنيل وواسط، والذين رحلوا من منطقة النيال إلى البصرة، أو الذين

# النشاط النحوي في البصرة والكوفة وأثره في الدرس النحوي في الحِلَّة

كانت البصرة في الوقت الذي نشأت فيها الدراسات اللغوية والنحوية سنة ست وثلاثين للهجرة مركزًا عظيمًا لتلاقح الثقافات المختلفة وقد شاعت فيها الفلسفة فكثرت فيها المذاهب الكلامية، وكان لذلك فيما بعد أثره في ما أخذ به رجال النحو من المذاهب.

إنَّ طرائــق انتقال علم النحو من البصرة إلــى الحِلَّة تجلَّت في الرحلة

من الحِلَّة وإليها، وكان أبو جعفر الرؤاسي أول من رحل من علماء الحِلَّة من النيل إلى البصرة طلبًا لتحصيل النحو على علمائها<sup>(٥٢)</sup>.

وقبل الحديث عن التأثير والتأثر بين المدن الثلاث البصرة والكوفة والنيل (الجِلَّة) لا بـدَّ من الإشارة إلى العلاقة بين الحلَّة والكوفة أولًا؛ لأنَّ الكوفة تمثل البوابة التى من طريقها دخل الدرس اللغوى والنحوى إلى الجلَّة والنواحي المحيطة بها(نه)، فتعد رابطة الجوار من أهم العوامل التي ساعدت على انتشــار هذا الدرس فــي المدينتين، فالحلة مجاورة للكوفة وهما يقعان فى إقليم واحد بحسب إشارة ياقوت الحموى (ت:٦٢٦ه) (٥٥) وقد اشرنا إلى ذلك فيما سبق، وكثير من نواحي الجلَّة كانت تابعة لحكم الكوفة، والرابطة الأهم هى رابطة الانتماء إلى القبيلة الواحدة وهي قبيلة أسد التي سـكن أبناؤها أربع مـدن كبيرة:



أسد، وليست بالبصرة خطة لبني وقد أثبت الدكتور أحمد مكى الأنصاري نسبة الفرّاء تلميذ الرؤاسى إلى بنى أسد بن خزيمة(٥٠) بالولاء، وتابعته الدكتورة خديجة أحمد مفتى بآراء تعزز ذلك<sup>(٦٠)</sup>. وهذا يدلنا على أن كثيرًا من نحويم الكوفة انحدروا من بنى أسد أو الموالين لهم، الذين اشتغلوا بالقرآن والقراءات وعلوم الحديث. وعليى هذا الأساس تعد الكوفة القاعدة التى انطلقت منها الدراسات النحوية التى اعتمدت القرآن والرواية

والسماع وهى المصدر الأول للنحو الكوفى والبصرى معًا، وبعض قرّاء الكوفة كانوا ينتسبون إلى نواحــى الجلَّـة، منهم إمـام القراء حمزة بن حبيب الزيات (ت:١٥٦هـ) النيلي الأصل (٦٦)، وإمام النحاة أبو جعفر الرؤاسي النيلي. فهناك كثير من نحاة الجلَّة

منها البصرة وقد سكنها بنو أسد بن شريك والكوفة التي سكنها بنو أسد بن خزيمة) (٨٥). أسد بن خزيمة بن مدركة بن الياس بن مضر، والجلَّة التي سكنها بنو أسد من كلا الفرعين فقال عمر رضا ڪحالة: (أن بلاد طيِّئ ڪانت لبنى أسد فلما خرجوا من اليمن غلبوهم على أجأ وسلمى، فنزلوا العراق وسكنوا الكوفة منذ سنة (١٩هـ)، وملكوا الجلَّة، وجهاتها حتى سنة (٥٨٨هـ)) (٢٥)، وفي نصِّ كحالة المتقدم إشارة مهمة تمثل بداية تواجد بني أسد في الحِلَّة ونهاية حكمهم فيها سنة (٥٨٨هـ)، وهناك كثير من الأدلة تثبت حضور بني أسد بن خزيمة في الكوفة والحلَّة (٧٥) ، ويمكننا التفريق بين بنى أسد الذين سكنوا الكوفة والجلَّة والذين سكنوا البصرة وميسان والنيل بإشارة ابن الأثير المهمة في قوله: (إن أسد بن شريك... لهم خطة بالبصرة يقال لها خطة بنى

- July BI aire



114

اشتغلوا بالقراءات والتفسير نذكر منهم: ١ ــ أبا المظفر مسعود بن الخير الحلى، وكان قارئًا (٦٢). ۲ \_ محمــد بــن أبــى السـعود المبارك بن الحسن بن طالب الحربى الحلى، وكان قارئًا (٦٢). ۳ \_محم\_د بن محمد بن هارون المعروف بابن الكال أو الكيال، وكان قارئًا مفسرًا نحويًا (٦٤). ٤ \_ أبا الحسن على بن نصر بن هارون الجلّى، وكان قارئًا نحويًا<sup>(٢٥)</sup>. ٥ \_ شهاب الدين أحمد بن الطبيب بن عبيد الله الحلِّي، وكان قارتًا (٢٦).

٦ \_ عز الدين الحسن بن محمد
 ١بن حابس الحِلِّي، وكان قارئًا<sup>(١٧)</sup>.
 ٧ \_ محمد بن سلطان بن أبي
 غالب ابن الخطاب، وكان قارئا
 نحويًا<sup>(١٧)</sup>.

أما انتقال الدرس اللغوي والنحوي من البصرة إلى الكوفة

التى كانت تضم كثيرًا من علماء الحلِّة آنذاك، ومن ثم إلى النيل والجلّة ونواحيها فكان من طريقين: الطريق الأول: رجلة علماء الكوفة وفيهم علماء الجلَّة إلى البصرة لطلب العلم على علمائها ، التي أشار إليها المؤرخون، وقصة أبى جعفر الرؤاسى خير مثال على ذلك، وغيره من علماء الكوفة الجلّيين أو الذين نسبوا إلى نواحيها ، سواء الذين رحلوا في القرون الأولى من حياة الدولة الإسلامية أي قبل تأسيس إمارة بنى مزيد، أم الذين رحلوا بعد تأسيس الجلّة في القرن الخامس الهجري.

أما الطريق الثاني فرحلة علماء البصرة إلى البوادي المحيطة بالكوفة أو المناطق التي سكنها بنو أسد القريبة من الحِلَّة، فعلماء البصرة كانوا يجوبون الصحارى والبوادي لتدوين اللغة من العرب الفصحاء في المناطق البعيدة عن السواحل وبلاد الأعاجم<sup>(٢٩)</sup>



وكانت المناطق القريبة من الحلَّة من الأماكن التي تسكنها بعض القبائل التى يُؤخذ بلهجتهم مثل هذيل وأسد وهما من القبائل (الذين عنهم نقلت اللغة العربية وبهم اقتدي وعنهم أُخذ اللسان العربي من بين قبائل العرب... ولم يؤخذ عن غيرهم من سائر قبائلهم) (٧٠)، ويحتمل أنهم فى أثناء التواجد فى تلك المناطق التى كان يستغرق المكوث فيها أشهرًا عدة، كانوا ينقلون إلى تلك القبائل ويبثون فيها بعض القواعد اللغوية والنحوية التمى كان علماء البصرة قد استنبطوها من قبل، ومن ثَمَّ حصل التأثير والتأثر فيما بينهما، يأخذون اللغة الفصيحة منهم ويبثون فيهم قواعدهم المستنبطة من لغتهم، ومن أبرز هؤلاء ابن أبى إسحاق الحضرمي (ت:١١٧ه)، وأبو عمرو ابن العلاء (ت:١٥٤ه)، والخليل ابن أحمــد الفراهيدي (ت:١٧٥هـ) ، والكسائي (ت:١٨٩هـ)، والنضر

BILTA SET BAL

- 3-481 alia

ابن شميل (ت:٢٠٤ه)، والفراء (ت:٢٠٧ه)، وأبو زيد الانصارى (ت:٢١٥ه) وغيرهم. ويرى عدد من الباحثين أنَّ النحوَ البصريَّ امتدَّ إلى الكوفة بعد أن اكتملَ علمًا لهُ قواعدُهُ وأصوله ومنهج بحثه على يد أبى عمرو بن العلاء (ت:١٥٤هـ)، وعبد الله بن أبي إسـحاق، والمازني عن طريق المُقرئ النحويِّ شيبان بن عبد الرحمن التميمى البصري (ت:١٦٤ه) بانتقاله إلى الكوفة ومكوثه فيها مدَّة (١٧) ، وقد تخرَّج عليه معاذُ بنُ مسلم الهراءُ (ت:١٨٧هـ) عمم الرؤاسى، وأبو جعفر الرؤاسي (ت:١٩٣أو٢٠٦ه) (٧٧).

إلَّا أَنَّ الراجحَ أَنَّ النحوَ الكوفيَّ لهُتاريخٌ قديمٌ، فَمِن النحاة الكوفيين الأوائل سعد بن شداد الرابية<sup>(٧٧)</sup>، الذي أخذ علمه في النحو عن أبي الأسود الدؤلي<sup>(٧٧)</sup>، وكان يُعَلِّم النحو في موضع يسمى ب(الرابية) بالكوفة لذا عُرف ب(سعد الرابية)،



المنة الأولي - العجلم الأول - العصم الثاني ١٩٤٨هـ - ١٩٠٧

119

وله تلاميذ أخذوا عنه هذا العلم حتى وصل إلى أبي جعفر الرؤاسي، رأس نحاة مدرسة الكوفة وصاحب أول كتاب يؤلف في النحو الكوفي، وله حلقة لتدريس النحو في المسجد الجامع في الكوفة<sup>(٥٧)</sup>.

وكان من نحويك الكوفة المعروفين قبل الرؤاسى جويّه بن عائذ الأسدي النحوي الكوفي (٢٧) ، وحمران بن أعين الطَّائي أبو عبد الله المقرئ النحوي (ت:١٢٩هـ) وقيل سنة (١٣٠ه) (٧٧) وكان نحويًا (٨٧) ، قارئا وهو ممن قرأ على أبى الأسود الدؤلى (٧٩) وأخذ عنه حمزة الزيات (٨٠). ومن النحاة الأوائل أيضا توبة الملائى (١٨)، وأبان بن تغلب الجريري (ت:۱٤۱ه) (۸۲)، وزهیر بن میمون الفرقبي (ت: ١٥٥هـ) الذي كان يأخذ عنه الناس القراءات والعربية وهو يروى عن ميمون الاقرن وكان أبو جعفر الرؤاسي يأخذ عنه (٨٢)، ومعاذبن مسلم الهرَّاء (٨٤) (ت:١٨٧هـ) (٨٥)

الذي عاش مئة وخمسين سنة (٢٨) تلمذ لأبى الأسودوهو أستاذ الفراء (ت:٢٠٧هـ)، ونتيجـة الاستقراء لمراحل تطور الدرس اللغوى والنحوى فى الحِلَّة، وطرق انتقاله، استطعنا الكشف عن الحلقة المفقودة من تاريخ الدراسات النحوية في الجلَّة وهــى أن أغلب علمـاء الجلَّة كانوا يَدْرُسُون وَيُدَرِّسون فـي المراكز العلمية الكبيرة كالكوفة وبغداد ولذلك كانوا يلقبون بالكوفى أو البغدادى؛ لأن الجلَّة في ذلك الوقت لم تعرف بهذا الاسم فكل عالم كان ينسب إلى المنطقة التى ولد فيها ونشا، وأحيانًا يُنْسَب إلى المكان الدى يُقِيم فيه مدَّة من الزمن (١٨) كالرؤاسي الذي يلقب بالنيلي وأحيانًا بالكوفي، ومنهم مَن يلقّب بالسوراوي أو السيوري، والعتائقي والمطيرابادي، والنوري، والبرسى، والجناجي، وغيرهم كثير، نسبةً إلى قراهم التي أنجبتهم، والكثير



من علماء اللغة الذين هاجروا لِلدَّرْسِ والتَدْرِيسِ وطلب العلم في المراكز العلمية الكبيرة آنذاك. كما كان لهجرة أعداد كبيرة من علماء النحو إلى الحلة الأثر الكبير في تطور الدرس النحوي في مؤسساتها العلمية ومن هؤلاء ابن الدهان وابن جيا وابن حمدون

ظهور أُسر حلّية تُعنى بالدراسات اللغوية والنحوية

وغيرهم (

عُرفت الحلة بكثرة العوائل العلمية التي كانت بيوتها بمكانة المؤسسات التعليمية وأشهر هذه العوائل والأُسر أسرة آل طاوُس<sup>(٩٨)</sup>، وأسرة آل معية<sup>(٩٠)</sup>، وأسرة آل البطريق<sup>(٩١)</sup>، وأسرة آل سعيد<sup>(٩٢)</sup>، وأسرة آل نما الربيعي<sup>(٩٢)</sup>، وأسرة آل المطهر<sup>(٩٢)</sup>، وأسرة آل الأعرج وآل الفحام)<sup>(٩٢)</sup>، وأسرة آل فخار<sup>(٩٢)</sup>،

وأسرة آل عبد الحميد النيليّ<sup>(١٠)</sup>، وآل النحوي مثل الشيخ أحمد النحوي، وآل القزويني، و(آل العلقمي، وآل العجلي، وآل الهذلي، وآل المزيدي، وآل الملحوس، وآل عذافة الحلي، وآل المحاويلي، وآل وشاح، وآل سرايا وآل المحاويلي، وآل وشاح، وآل سرايا وآل كمال الدين، وآل تاج الدين، وآل شبر، وآل العميدي، وآل تاج الدين، العذاري، وآل الهيكلي، وآل تريبان الجناجي، وآل الحديدي)<sup>(٨٠)</sup>. الجناجي، وآل الحديدي)<sup>(٨٠)</sup>. وازدهان لاهتمام هذه الأُسر بالنحو الأثر الجليل في تطور النحو وازدهاره والعناية به بوصفه علمًا

ويجتهد فيه.

التأثر والتأثير بين الحلة والمدن الإسلامية الأخر

متكاملًا له من يتولاه ويحافظ عليه

رحلة نحويي الحِلَّةِ إلى مراكز الدراسات النحوية في المدن المجاورة

شــهدت مدينة الحلة في أحايين كثيــرة بعــد تمصيرها فــي القرن أسباب رحلة نحويي الحلة إلى مراكز الدراسات النحوية

هنالك أسباب كثيرة دفعت علماء الحِلَّة للرحلة إلى مراكز الدراسات النحوية وهجرة كثير منهم إلى المدن المجاورة والبعيدة في البلاد العربية والإسلامية وهي:

١ ـ حث الدين الإسـ لامي فيما ورد مـن آي الذكـر الحكيم<sup>(٩٩)</sup>، والحديث النبوي الشريف على طلب العلم والسـعي في الحـل والترحال لتحصيلـه ولـو كان فـي أقصـى الأرض<sup>(١٠٠)</sup>.

المنة الأولي - العجلط الأول - العصط الثاني ١٣٤١هـ - ١٢٦٩

٢ ـ اضطراب الأحوال السياسية ، واتباع السياسات التعسفية تجاه الحِلِّين بعد انهيار الإمارة المزيدية دفعتهم للهجرة إلى المدن المجاورة طلبًا لظروف أفضل في العيش والأمن والتعلم كرحلة بعضهم إلى بلاد الشام ومصر.

٣ – الرعاية والحفاوة التي نالها
 العلماء والأدباء في بعض البلاد

الخامس للهجرى ازدهارًا فكريًا ومعرفيًا كبيرين، حتى صارت مركزًا للإشعاع الفكري والعلمي يتوجه إليه العلماء وطلبة العلم من كل مـكان، فازدهرت رحلة طلب العلم منها وإليها، وكان من نتيجة ذلك أن ارتحلت أعداد كبيرة من أبنائها العلماء إلى المراكز الحضارية المختلفة في المشرق والمغرب وهذا مما ينبغي تسجيله والوقوف عنده بوصفه إنجاز وموقف يُحسب لهم في المشاركة الفاعلة في مسيرة الحضارة الإسلامية، ونشر العلوم في بلاد المسلمين. وما ســجَّلهُ المؤرخون هو أنَّ علماء الحلَّة المهاجرين إلى تلك البلاد شكلوا ركنًا مهمًا في الحركة العلمية؛ لتصدرهم مجالس العلم والمحافل الأدبية والمناظرات فيها، كما سُجل في الحياة الفكرية في الموصل وبلاد الشام وبلاد فارس وغيرها.



الإسلامية، ولا سيما في بلاد الشام وبلاد فارس، مما شجع عددًا من الحِلِّيين على الهجرة إليها، ومنهم شميم (ت:٢٠١ه)، وابن السكون، وابن البطريق (ت:٢٤٢ه)، وصفي الدين الحِلِّي (ت: ٢٥٧هـ)، وابن العتائقي (ت: ٢٩٩هـ)، وغيرهم كثير.

٤ ـ دعـوة أمـراء بعـض المدن
الإسـلامية للعلماء والأدباء الحليين
إلـى بلادهـم، كدعوة السـلطان
(خدا بنـده) العلامة الحِلِّي إلى بلاد
فارس، ونشـر فقه أهـل البيت التي في فارس، ونشـر فقه أهـل البيت المي في في الحِلَّة عندما كانت الإمارة في قوتها؛ إذ كانت تسـتقدم الأدباء
والعلماء من كل البلاد الإسلامية.
٥ ـ الحاجة والعوز الذي أصاب أبناء هذه المدينة في أزمان مختلفة.

- يدلم كالمت

ابناء هذه المدينة في ارمان معتلقة. ٦ -حب العلم واتّباعه أينما وجد؛ والرغبة في الاطلاع على الثقافات الأُخر مما دفع عددًا كبيرًا من

الحِلِّيين للاتجاه نحو المراكز العلمية كبغداد والنجف وكربلاء.

٧ – حب الشهرة دفع بعض أبناء الحِلَّة إلى الهجرة إلى المراكز الحضرية؛ لإبراز علومهم وفنونهم وإبداعاتهم الخلاقة وامكاناتهم العالية للظهور في تلك الاصقاع.

٨ \_ نشر العلم على نحو ما فعل العلامة الجلَّي (ت:٧٢٦هـ) في بلاد فارس، وكان بعضهم في رحلتهم إلى تلك المدن يُقرئون النحو وعلوم اللغة فيها، كما نجده في شُميم الحِلَى وأثره الكبير في تدريسه اللغة في مساجد الموصل وحلقة درسه التي كان طلاب العلم يزدحمون عليها ( ( ) ، وهذا الترحال والتنقل بين الأمصار لم يكن بالشيء الجديد، فقد سبنَّ هذه السنة علماء اللغةالأقدمون مثل أبى عمروبن العلاء، والخليل، والرؤاسي، والكسائي، ومن جاء بعدهم، فكان ذلك أمرًا مألوفًا.

٩ أغلب علماء الحلة فقهاء، فكان ذلك يدفعهم للحصول على الإجازات العلمية من العلماء في البلاد الإسلامية.

١٠ \_ حرص العلماء على نقل حديث معين أو متابعته، وهذا ما دفع بعضهم إلى الهجرة خارج الحلة لنقل هذا الحديث.

وفيما يأتي بيان أهم المراكز النحوية التي رحل إليها نحاة الحلة مرتبة بحسب كثرة أعداد النحويين الحليين الذين رحلوا إلى تلك المدن. تقسم رحلة نحويي الحلة على قسمين:

## الأول: رحلة علماء الحلة داخل العراق

رتبنا المدن التي رحل إليها نحويو الحلة بحسب التقسيم أعلاه ورتبنا المدن، في كل قسم بحسب أعدادهم ونسبة وجودهم في تلك المدن فقد لاحظنا حضورهم في بعض المدن أكثر منه في غيرها مثل

سنذكرها في مواضعها. وفى ما يأتى المدن التى رحل إليها نحويو الحلة مرتبة فيها أسماء العلماء بحسب التسلسل الزمنى: رحلة نحويي الحِلَّة إلى بغداد بعد انتقال مدرسة الكوفة النحوية ممثلة بعلمائها مثل الكسائي والفراء (١٠٢) تلميذي أبي جعفر الرؤاسي إلى بغداد وازدهار الحياة الفكرية والعلوم الدينية والطبيعية في العاصمة الجديدة، ولا سيما الدراسات اللغوية والنحوية شد الجليون الرحال للدرس والتدريس فيها أيضا، ونشر العلوم والمعارف بين المسلمين، فلُقِّبَ كثيرٌ من علماء الجلَّة بالبغداديّ نسبة إلى العاصمة الجديدة ولاسيما علماء النيل فقد لقب أكثرهم بالبغداديّ (١٠٣) أمثال ابن الشجرى (ت:٥٤٢هه)، وابن الحجاج النيلي البغدادي. ومحمد ابن على بن عبد الله بن أحمد

المنة الأولي - العجلط الأول - العصط الثاني ١٩٦٨هـ - ١٧٦٩

بغداد والنجف، ويعود ذلك لأسباب



ابن حمدان بن أبى الهَجَّاء (ت: ٥٦١ه (١٠٤) والحسين بن هدّاب النوري (ت:٥٦٢ه)، (٥٠٠) وسعيد بن أحمد بن مكى النيلي (ت: بعد ٥٦٥هـ) (١٠٠٠)، والشيخ أبى عبد الله محمد بن محمد ابن هارون البغدادي الجلِّي المعروف بابن الكيّال (ت:٥٩٧هه) (١٠٠٠)، وابن الخازن (ت: ٦٠٠ه) ، (١٠٨) وغيرهم.

والمذهب الذىساد فىبغداد الذى سُمِّى بعد ذلك بالمدرسة البغدادية ما هو إلا امتداد لمدرسة الكوفة التي عُرفت برمزيها الكسائى والفرّاء تلميذي أبى جعفر الرؤاسم النيلي. وهذا أحد أوجه الغموض في الحياة الفكرية للحلة، ولا سيما اختفاء حلقات الدرس النحوى بشكل يثير التساؤل؛ لأنهم كانوا رواد الدراسات النحوية في الكوفة وفي بغداد والنجف فيما بعد، وكان لمؤلفاتهم الأثر الكبير في حفظ علوم اللغة، ولا سيما الدرس النحوى الكوفى في مدن إسلامية كثيرة ،

BILTA SET DAL

منة الابادي.

وقد تتبعنا بعض الشخصيات العلمية البارزة فثبتت حِلِّيتهم مثل: إبراهيم ابن ثابت الطائى البغدادى النيلى النحويّ (ت: ق٧ الهجري) (١٠٠٠)، ومن المؤرخين المشـهورين المسعودي على سبيل التمثيل صاحب كتاب (مروج الذهب)، الذي صَرَّحَ عن موطنه فــى كتابه هــدا بقوله: «وأواسـط الأقاليم الإقليم الذي ولدنا به وإنْ كانت الأيام أنأت بيننا وبينهم وساحقت مسافاتنا عنه وولدت في قلوبنا الحنين إليه، إذ كان وطننا ومسقطنا وهو إقليم بابل» (١٠٠٠) ، وكان ينسبُ إلى بغداد.

أما مَنْ أبدع في علوم اللغة وألف الكتب ولا سيما في الدراسات النحوية فهناك كثير من العلماء درسوا في بغداد على يد ابن الخشاب وأستاذه ابن الشجري النيلي الأصل، وبتحقق نسبته إلى النيل يُعدّ من أوائل النحاة الجِلَيين الذين سكنوا بغداد ودرّسوا فيها، وحضر عدد من

علماء الحلة المجالس التي عقدت في المدرسة المستنصرية للحصول على الإجازة، ولا سيما مجالس اللّغوي ابن الصيقل الجزري البغدادي (ت: ٢٠١هـ)، وقد حضر الحليون هذه المجالس سنة (٢٧٦هـ) لسماع المقامات الزينية<sup>(١١١)</sup>.

فكان للرحلة بين الجِلَّة وغيرها من الأمصار أثرها في تنمية العلوم وانتشارها، ولاسيما فى بغداد. وما سنذكره من أعلام الدرس اللغوي والنحوي في الحلة ونواحيها سنرتبهم على وفق الترتيب الزمني: على بن محمد الديناري بن أبي الفتح النحوي النيل. (ت:٤٧٣هـ)، وابن حُمَيْدَة محمد بن على بن أحمد النيلي (٤٨٦ \_ ٥٥٠ه)، ومحمد ابن على بن حمدان بن أبي الهجاء (٤٦٨ \_ ٥٦١ه)، والحسين بن هداب النورى (ت:٥٦٢هـ)، وسعيد بن أحمد ابن مکی النیلی (٤٦٧ه \_ ٥٦٥ه)، وشرف الكتاب محمد بن أحمد بن

حمزة بن جيا النيلي (ت:٥٧٩هـ)، وابن الدهان محمد بن على بن شيعيب بين بركية (ت:٥٩٠هـ)، ومحمد بن سططان بن أبى غالب بن الخطاب النيلي (ت:٥٩٥هـ)، وابن الكال أو الكيال أبو عبد الله محمد (٥١٥ ـ ٥٩٧هـ)، وأبو على فرسان بن لبيد بن هوال العياشي الحِلِّي (ت: ق٦) ، وابن الخازن نصر ابن على (ت:٢٠٠هـ)، وشُميم الحِلِّي (ت: ٢٠١ه)، والشيخ أبو الثناء بن هبة الله الجلِّي (ت:٢٠٤هـ)، وابن السكون علي بن محمد بن محمد ابن على الحِلَى (ت:٦٠٦هـ)، وأبو عبد الله محمد بن أبي الفوارس الحِلَى (كان حيا سنة ٢٠٨هـ)، وعميد الرؤساء هبة الله بن حامد اللغوى الجِلِّي (ت:٦١٠هـ)، وعماد أحمد بن علي بن الحسن بن أبي زنبور النيلي (ت:٦١٣هـ)، وأبو الحسن علي بن نصر بن هارون الحِلّى (ت:٦١٥هـ)، وابن معالى فخر

المنة الأولي - العجلط الأول - العصط الثاني ١٣٤١هـ - ١٢٦٩

220



سنة (٤٤٨هـ) إثر الفتنة التي حدثت فى بغداد وإحراق كرسيه الذى لا يعطى إلًّا لوحيد عصره. ومكتبته العظيمة وداره في الكرخ باقيتان حتى يومنا هذا، وبعد انتظام حلقات الدرس في النجف أيام الشيخ الطوسى، أخذت نواحى الحِلَّة تتتفع من مناهج التدريس في حوزة النجف، فانتقل إليها عدد كبير من العلماء فلقب كثير منهم بالنجفي، ولا سيما علماء النيل الذين رحلوا إليها مثل بهاء الدين على بن غيات الدين عبد الكريم بن عبد الحميد الحسيني النيلي النجفي (١١٣)، وكان أثر علماء الجِلَّة كبيرًا في حوزة النجف قبل انتقالها إلى الجلَّة إثر الفتور الذى أصابها بوفاة الشيخ الطوسى سنة (ت:٤٦٠هـ) وتزعُّم اثنين من أبنائه لها من بعده، ثم انتقالها إلى الحِلَّة بانتقال ابن إدريس الحِلّي (ت ٥٩٨ه) الدي يُعد من ألمع المجددين

الدين أبوعلى الحسن الباقلانى (٥٦٨ \_ ٦٣٧ه)، ومهذب الدين ابن الخيمي الجلِّي (٥٤٩ ـ ٦٤٢هـ)، وعلمى بن يحيمى بن بطريق الحِلَّى (ت:۲٤٢ه)، ومحمد بن يحيى بن كرم الحلي (ت:٦٥٣هـ)، وفخر الدين على ابن تقى الدين الحسن ابن معالى الحِلِّي (ت:٦٨٣هـ)، وتقى الدين إبراهيم النيلى البغدادي (ق٧)، وعبد الكريم بن أحمد بن ط\_اوس (ت:٦٩٣هـ)، وتق\_ي الدين الحسن بن على بن داود الحلى (كانَ حيًّا سنة ٧٠٧هـ)، والعلامة الحسب بن يوسف بن المطهر الجلّي (ت:٧٢٦ه)، وصفى الدين الحِلَى (ت:۷۵۰ه)، وأحمد بن محمد بن فهد الأسدى الحِلِّي (ت:٤١هه)(٢٠٠٠). رحلة نحويى الحِلَّة إلى النجف الأشرف

كانت النجف على اتصال وثيق بنواحي الجلّة كالنيل وغيرها، منذ انتقال الشيخ الطوسي إليها

- 3-4 81 at

قسمين: منهم من رحل إليها للدرس،

والسيد مسلم بن حمود آل العالم

الحِلّى (ت:١٤٠١هـ)، والسيد محمد

تقى الجلالى (ت:١٤٠٢هـ)، والشيخ

ومنهم من رحل إليها للتدريس نذكر منهم: تقى الدين أبا محمد الحسين ابن على بن داود الحِلِّي النيلي، وكمال الدين عبد الرحمن العتائقي (ت:٧٩٠هـ)، والمقداد السيورى الأسدى الجلِّي (ت:٨٢٦هـ)، وحسين ابن الأبرز العميدي الجلِّي (ڪان حيا ف\_0.00هـ)، والشيخ أحمد النحوى (ت:١١٨٣هـ)، وصادق الفحام (ت:١٢٠٤هـ)، وسليمان الكبير المزيدى (ت:١٢١١ه)، والسيد باقربن هادي القزويني الحِلَى (ت:١٣٣٣هـ)، والشيخ حسن الحمود (ت: ١٣٣٧هـ)، والشيخ محمد حسين الجباوى (١٢٨٥ -١٣٥٢ه)، والسيد عبد الرسول (ت:١٣٠٧هـ)، والشيخ حسين بن الشيخ على الجِلِّي (ت:١٣٩٤هـ) ،

المنة الأولى - المجلد الأول - العدد الثاني ١٣٩٨هـ - ١٢٩

عند الشيعة لإحيائه الاجتهاد الذي أعاد للمذهب أهم مزاياه، فأصبحت الحلّة آنذاك مركزًا علميًا لا يُستهان به إذ كان درس المحقق الجِلَتي (ت:٦٧٦هـ) يحضـره أكثر من أربعمئة مجتهد غير الطلبة الذين لم ينالوا الاجتهاد، ومجلس العلامة الجلَّى يحضره خمسـمئة مجتهد، وكانت الجوامع وبيوت العلماء في الحِلّة والمجالس العلمية التي تقام فيها بمثابة المؤسسات العلمية والمعاهد الدراسية. وبعد أربعة قرون من الانتعاش الفكري في الحِلَّة بدأ الضعف يَدُبُّ في مدارسها ، وبدأت مدرسة النجف تسترد عافيتها فأخذ علماء الجلّة يشدون الرحالَ إلى النجف، فرحل إليها المقداد السيوري الذى كان يمثل مدرسة الحلة العلمية، وانتقل معه تلاميذه بانتقاله إليها، وقد أنشأ في النجف مدرسة سُمِّيَتْ باسمهِ، وهي (المدرسة السيورية). فالذين رحلوا كانوا على